## SHABBOS HAGADOL DERASHA Shabbos, April 13

# THROUGH DISCIPLINE COMES FREEDOM: Living With Seder All Year Long



BY RABBI EFREM GOLDBERG



Shabbos Hagadol Derasha sponsored by Leonard & Chana Grunstein in honor of the Shloshim of her beloved father, Mr. Aaron Tambor z'l

#### I. Simanei Ha'Seder

- a. What?
  - i. The most popular order is what we have from Machzor Vitri in the name of Rashi
  - ii. Machzor Vitri brings another nusach from R' Yossi Ha'Gadol
  - iii. Maharam Mi'Rotenburg wrote a poem
  - iv. Abarbanel authored an introduction to the Seder
  - v. Terumas Ha'Deshen wrote a ist and he signed his name Yisrael in it
  - vi. Maharshal also wrote an intro and signed his name into it.
- b. Why?
  - i. R' Ginsburg Hagaddah Start the seder with minhag and mesorah
  - ii. Rashi lots to do that night and to get it all straight and get it all right.
  - iii. Maharshal to awaken us from drowsiness and provoke our attention.
  - iv. Maharshal #2 the whole night should be with song and joy
  - v. Vayaged Moshe all holy things needs preparation.
- c. How?
  - i. Yesod V'shoresh Ha'avodah recite each siman before it is fulfilled
  - ii. Vayaged Moshe recite the full list at the beginning and then again before it is fulfilled.

#### II. Deeper Meaning of Simanei Ha'Seder

- a. Alshich contains the formula and derech to avodas Hashem
- b. Chida the simanim follow the aseres ha'dibros.
- c. Chassan Sofer
- d. Imrei Noam the simanim follow the 15 kindnesses that Hashem did for the Jewish people.
- e. Yesod V'Shoresh Ha'Avodah quotes Arizal that supposed to have kavanah for names of Hashem, but suggests we don't try it.
- f. R' Biderman Simanim are how we get back something that belonged to us that was lost.
- g. Rav Zvi Hirsch MiRimonav
- h. Because having seder is what tonight is all about, it is very definition and expression of freedom

#### III. Seder Night

- a. Why is it called layl ha'seder?
  - i. Tosafos Pesachim
  - ii. When Yitzchak went to give a beracha to Ya'akov, Chazal tell us it was layl ha'seder.
- b. Mechilta D'Rashbi they left in the merit of Seder
  - i. R' Mordechai Krieger that is why we say Chasal Siddur Pesach, the purpose of the night is to complete the Seder.
- c. Sefas Emes Hashem created the world with order and we emulate Him by having order. Everything has to be done with seder, in order.
- d. Rav- word seder used pesach and yom kippur.

#### IV. Cheirus – Charus – Achrayus

- a. Holiday is called not by name of the Torah like chag ha'matzos or chag ha'aviv, but as zeman cheiruseinu.
  - i. In mussaf
  - ii. In hagaddah we were avadim, now bnei chorin, hashata avdi, l'shana habah b'nei chorin.
- b. Find it elsewhere

#### Discipline is Freedom

- i. Avos 2:3 lo atah ben chorin...
- ii. Shabbos 30a only chofshi from mitzvos after death
- c. What is cheirus? Why is it in the present tense that we are now going out to cheirus?
- d. We are enslaved to livelihood, obligations, fashion, culture. We are avadim to avadim.
  - i. R' Yehudah HaLevi poem
- e. What is the difference between chofeish, dror and cheirus?
  - i. Erich Fromm, Escape From Freedom Freedom from and freedom to
  - ii. Rav Kook

#### V. Discipline is Freedom

- i. See Jocko Willink interview
- ii. See Jim Collins culture of discipline
- iii. Nudged to be free

#### VI. Living With Seder

- a. Capacity to live with seder is what differentiates us as humans from animals
  - i. Executive function
- b. Religious value of living with Seder
  - i. Organized in learning
    - 1. Shemos Rabba 38:3
    - 2. Pri Megadim o.c. 136, Eshel Avraham
    - 3. Chulin 137b ריש סידרא
  - ii. A person's very worth is determined by how in control, what discipline, he lives with
    - 1. Shemos 40:4, and Unkelus there
    - 2. Do we value our words? See Rav Pam
  - iii. Rav Yeruchem seder is unimportant but it protects the things that are important.
  - iv. Rav Wolbe measure of a person
  - v. Rav Dessler Degalim
  - vi. Sota 49a kedusha d'sidra

#### VII. Practical ways to have more seder

- a. Stop running and rushing
  - i. Ba'al Shem Tov when always going meheira lose everything
  - ii. Sheratzim create tumah, she'ratzim, always running
- b. Mindful of time
  - i. Minhag to get watch
    - 1. Nitei Gavriel for bar mitzvah boy
    - 2. For chassan to balance time
    - 3. 380 נסיך בממלכת התורה עמ' story of rav Simcha zissel.
  - ii. Seforno ha'chodesh hashem lachem
  - iii. Medrash Shmuel on Avos 5:4 איו אבידה כאבידת הזמן
  - iv. Article on Jewish time
  - v. Rav Shlomo Zalman, obstacle to achieving greatness, not being careful with time
- c. Cleanliness
  - i. Berachos 57b clean home
  - ii. Rambam clean appearance
  - iii. Make your bed

#### VIII. Conclusion

- a. Mah nishtana (Rav Avraham Schorr) how will this night change us?
- b. If we want freedom, time for more discipline



1. Rashí 1040-1105, France (quoted by the Machzor Vítrí) מָרוֹר פּוֹרַךְּ, שָׁלְחָן עוֹרַךְּ, צָפּוּזִי בְּרַךְּ, הַלֵּל נִרצַה. קַדֵּשׁ וְּרְחַץ, כַּרְפַּס יַחַץ, מַגִּיד רָחְצָהיּ, מוצִיא מַצָּהיּ.

גפן, קידוש, [כמוצש"ק מוסיף: נר, הבדיל], זמן, נטילה, ירקות אדמה טובל, בצוע, ענייא, כסא ונשתנה, נטילה, שלימה מוציא, ופרוס אכילת מצה, [עמה] חסא מרור טבל, כרך, וסעד, בשובע' מפטיר, ונוטל שלישי למזון ורביעי להלל. 2. Rav Yosef Tov Elem 11th c., France (quoted by Machzor Vítrí)

3. Maharam Mi'Rutenberg 1215-1293, Germany על הַגָּפָן קדוּשׁ בִּזְמַנָּהּ / בְּמוֹצָאֵי שַׁבָּת יַקְנְהָ"ז סִימְנָהּ / וּלְאַחֲרֶיו מִעִּין שָׁלשׁ טְעוּנָה / וְיָדָיו יִרְחַץ וִיבְרַךְּ בְּתְקְנָהּ / אֲדָמָה בְּטִבּוּל בְּרָכָה הֲגוּנָה / וְבִּצְעַ שְׁנִיָּה לְמִשְׁמֶנְת נְתוּנָה /וְיָרוּם קְעָרָה וְרוֹן בְּקָנָה [נ״א וְיָרוֹן בְּרָנָה] / הָא לַחְמָא דַאֲכֶלוּ אַבְהָתָנָא / וּמוֹזֵג שֵׁנִי בְּמֵה נִשְׁתַּנָּה / הָא לַחְמָא דַאֲכֶלוּ אַבְּהָתְנָא / וּמוֹזֵג שֵׁנִי בְּמֵה נִשְׁתַּנָּה / בִּמְר בִּמְר בִּוֹנֵע עַל הָרִאשוֹנָה / בְּרַכַּר הַיַּיוֹן לְבַפּוֹף אֵינָה / נוֹטֵל וּבוֹצֵע עַל הָרִאשוֹנָה / וְכֹוֹרֵךְ הַשְּׁרִיּה שָׁהִיא עֻלִיוֹנָה [נ״א וְכוֹרַךְ הַשְּׁנְיָה שְׁהִיא מָלִיוֹנָה בְּחַרוֹסֶת יְשַׁקְעֶנָה / מַצּוֹת וּמְרוֹרִים בְּזִית כַּוֹרוֹר בַּחַרוֹסֶת יְשַׁקְעֶנָה / מַצּוֹת וּמְרוֹרִים בְּזִית לָּהָם זִּבְּרוֹן עִם שָׁיִּהִיוּ לָאַחַרוֹנָה.

- א קדש והתקדש, טבול ופרוס, ודרשת רחץ, ובצע, וחוק מצה שמור. מרור אכול וכרוך, ולחם סתרך ומזונך, על כוס יהללך גמורי.
- ב יקדש, יטהר, וכרפס, וחצה. ודורש, ונוטל, ללחם, ומצה. ומרור, וכורך, ואוכל, פרוסה. ונקי, יזמן, יהלל, בדיצה יא.
- ג קדוש ידי אדם וטבול בצעו, יגיד בגפן יד יציאת מצה. מרור וטבול גם כריכה, יסעוד מצה ידי מזון והלל יצא<sup>כב</sup>.
- 7 קדש בכוס ראשון, ובירק גנך טבל, והגדה בכוס שני אמור. ברך עלי לחם, ועל מצה ועל מרור, ובכריכה דבר הלל גמור. ואכול סעודתך ומצתך, ופן תפטיר לאחריה אפיקומן שמור. וכוס שלישי על מזונך צורך ברך, וברביעי זכור הלל גמור. לחי בציון תעשה את פסחך, בעלות מקום הנעצוץ קנה ומורכי.

4. Avudraham 13th c. Spain 5. Terumas Ha'Deshen R' Yisrael Isserlin 1390-1460, Germany

יקדש בכוס ישועות ושמחה / לסדר זמני ששון ומועדי שמחה / ואם יבא במוצאי מנוחה / נר והבדלה לפני זמן להפציחה / והשתיה כדת כדרך חרות והנחה / יטול ידיו כהלכה בלי צוחה / ירקות שאין מזכירים אנחה / בלי שעור זאת הלקיחה / בברכת בורא תנובה וצמיחה / וטובל בחומץ או במיא דמילחא / חלה תיכונה לשתים לפלחה / מחציתה צרורה עד אחר ארוחה / ומחצית בין השתים להניחה / לברכת חררה דלא תפחה / בפצותו הא לחמא שלא נעשה למשחה / יגביה הקערה בחדוה בלי גניחה.

שני ימזוג בשואלו מה נשתנה / מן השלחן יעקור קערה מכנה / להחזירו בפתחו האגדה ברננה / מרים מצה ומרור להראות לכולנה / ולא כן לבישרא דלפיסחא דוכרנא / כוסו יניף לשבע הודאות או שמונה / עד ברכת גאולת עדת מי מנה / הלל המצרי להנעימו ברינה / ברכת המצות אין כאן לשננה / מקדים זבח לדבח חייס וחנינה / להודות שיר חדש ולא כנקבה בלשונה / יינו יברך גם בכוס תניינא.

דחיצת ידים מצוה לעשות ככה / פרוסה בתוך השלימה להניחה ולתומכה / בוצע בשלימה המוציא ולא מפריכה / עד יברך בפתותה על אכילת רבוכה / ואוכל מכל אחת כזית בסמיכה / לכסכוסי מרורים בכזית ובברכה / משקען בחרוסת דקיהויא ודסמיכא / ולשהויי ביה לא אריכה / דאיתעבד לטיבול בלילתו רכה / ואין כאן זיקוק הטייה ונמיכה / מצה שלישית ומרור בכריכה / בלי ברכה אבל טיבול צריכה / ואף מסיב כדרך אנשי נסיכה / גומר מאז סעודה לכל צורכה / ומפטיר במצה שבשמלה כרוכה / קודם חצות אכילה זו נערכה / כל מיני טעם ומתיקה להשליכה / מדיח ידיו מזוהמות מלח המהפכה / בכוס יפה לברך על המזון כהלכה.

אל עליון לשבחו ולגמור הלולו / מלחתום ביהללוך ישמור מילולו / הלל הגדול ונשמת כל חי כלו / וחותם בשבח זה והמצרי בכללו / מוסיף בשבחות האל כרוב גדלו / להזכיר רוב ניסיו וגבורת חילו / כי לו נאה במלוכה לעלו / יברך על הכוס ברכה הראויה לו / דברכה מעין שלש מכוס זה מהחדילו / מהרה יופיע צור ישראל וגואלו.

#### 6. Sefer Ha'Pardes - Rashi

שימור [לשם מצה.] רי) וכן נהג רבינו [שלמה] מ״כ: ריח) למען לא ישגה אדם בסדר תיקון הפסח כתיקון רבותינו יגרום לו מסורת הללו מטעם ר[בינו] הגדול. גפן קידוש זמן נטילה, וירקות אדמה טובל ביצוע, ענייא כסא ונשתנה, נטילה שלימה, מוציא ופרום אכילת מצה, עמה חסא, מרור טבל כרך וסעד בשובע מפטיר. "ונוטל שלישי למזון ורביעי להלל: כד איקלע יום טוב אפוקי שבתא איתקרי הכי, גפן קידוש נר הבדלה זמן נטילה ירקית אדמה וט[ו]בל בצע ענייא כסא וכו׳ ריד).

1510-1574, Poland 7. Maharshal (88) R' Shlomo Luría

## סימן פ״ח

זו ברמיזה לחכימא המשכיל והמחכים ידע ויבין חידות ותעלומות ורזי יגלה חו"ק. בן מהר"ר יחיאל לורי"א שליט הנקרא שלמה ר' יצחק שהוא הממציא מחידה

המא קול רם אקערה שנית למווג מצוח מיחו הגאונים רוב רביעית 'שתה חירות לרמו אדמה לטבול לברך ונפשות רבות לרום אמצעי שלימה לחציה 'עשה שמון הא שפשף ליטול מקודם הקידוש ברכת נטילה הרחק רביא בנשתנה 'שאל 'גיד צריך חיזור קודם שירה הלל וברך אגאולה הגפן מברך מים צרופים 'ברך אראשונה מוציא חביריו בראשונה למלא למזון למברך הבעל מדוה כריכה 'זכור מעשה אבות הוצא מטמין שלישית חכמים כוס למלא מלסיים לשפוך דם לתנעים לזמורים לתספר תקפו לאם לוהי לסולק לשתה גדול לכוס החמישי חתום זכוו אחז דברי המצה זכור והסב באכלך רענו ליינו למשלש תברך ללא תשתה עוד ישפוך 'גמור בהלל 'סיים בשמה חהום 'שהבה לברך זכור השיעבוד לשיבול חרוסח עממיו **שירא** 

המלות הללו צריכין ביאור ואל יאמר הקורא אלו וצריך אומן להולמן יאמר הדברים כצורתם כפי מה שצריך ואז יהיה הנחה לכל היהודים הדרים בגולה בשלמי מהר"ם ז"ל שעשה ג"כ סדר הפסח בחרווה אין עליו חלונה כי עשה א"כ מעיקרא מאי סבר שעשה רשומות על המבינים שהרי עשה שאין כן בנדון זה

הגאונים (ולא) [אלא] ברכת אשר יצר וא"כ

מהרר"א ק"ץ בדרטו והאריך יותו ומדעה כיוונו לכך לעשות חרווות ומליצות כעין שיר על דרך רוב חדוה ושמחה של אותה הלילו ג"כ כיוונו על דרך הפסוק השיר הוה יהיה לכם כליל התקדש חג פסח דמשמע שהכי יתיה בשירות ובנעימות ואני ג"כ דרכתי בעקביהם ולא שבאתי להאריך רק שבמקצת מקומות אני מחולק עמהם ע"כ הראיתי ג"כ את שלי הרוצה לקבל יקבל והי בסדר הפסח ועשה ביאור ונמצא עדיין טמון ביד השרידי"ם אשר ה' קורא ואח"כ דרן ולהשתעשע ער שיעבור השינה מעל פניו ולהיות עוסק ושומר רוב הלילה בליל שמורים ו"ל אשר חיבר הת"ה עשה הרוזות ארוכות אלא לקצר

> ויטבול ויברך בפה"א ולא יקח מרור היכא שאיפשר ויקת פחות מכזית כדי שלא יצטרן

לברך ברכה אחרונה כי נפל מחלוקת בי הגאונים ווהו שאמר אדמה לטבול לברך פי על האדמה ונפשות רבות שהיא ברכה אחרונה ואח"כ יקח האמצעי שלימה ר"ל שאף היא תהא שלימה ואף שהיא לפרוסה עומדת ויש לחם משנת זולתה מ"מ להידור מצוה תהא

אמר המחבר שפשף כרי ר"ל שכל אחר צריך יצילני משגיאות.

כאשר כתב האשר"י והטור אחריו ומה שכתב כתבתי ווהו מה שאומר ברכת נטילה מיחו ליטול ידיו קודם שיקדש דאל"כ הוי כנומי ידיו לפירות שהוא מגסי הרוח ובהיסך רגליו בלא שפשף אף נטילה לא בעי בפרט מאחר שהידים נקיות הן שהרי בא מב"ה ולקדש קידוש בלי נטילה ג"כ אינו מן הראוי כדי שלא לשנות מכל הקירושים שבשנה שנוטלין יריהם מקודם אף שקצת היה ראוי ליטול ידיו אחר הקידוש בכל השנה כ"ש האידנא שהרי בלאו הכי צריך אח"כ נטילה לאכילה ועוד אם תשנה הוציא לעז על כל הנטילות בשנה שבאו קודם הקידוש שלא באו כהלכה וכשיטול ידיו לא יברך ענט"י אלא אשר יצר שהרי אין מברכין ענט"י אלא לאכילה או לתפלה הטור הרוצה לצאת ידי כולם שיסך רגליו רישפשף כרי לא הורה גכונה והגאון מהרא"י בסדר השלחן שלו השיגו מדברי עצמו כאשו לשפשף אחר שהסיך כדי שיהא מחוים יהא לחמא בקול רם ויאחו בקערה ויגביה כמו המצה לחוד כדעת מהרי"ל דא"כ לא הוו שקלי ווהו מצות הרחק ואח"כ שואל הקטן מה ומלשון טמון גרמז דברי האחרונים בין כרים וכסתות זכר למשארות צרורות בשמלותם ולא להצניע לבד ואח"כ יתחיל שהוא בלי שנוי כי אין צריך להסיר תבשילי ממנה כי לשמחה בעלמא מגביה ולא שיגביה ואח"כ ימווג הכוסות ולא ישטפם ווהו שאומר ואח"כ יסלק הקערה מן השלחן או אם השלחו גרול ירחיק ממקום שאוכלין למקום הפנוי מחציה דהיינו חלק הקטן וכן פסק מהרי"ל שראוי לכורכה בתוך מטפחת הידים וטרי הגאונים אם להוציא התבשילין מן הקערה ווהו שאמר קול רם אקערה שמלת רם משמש לפניו ולאחריו שהכל יהא ברממיוח שנית למזוג כלומר שנית למזיגה ולא לשטיפו נשתנה או בן לאביו או חלמיד לרבו וזה לחציה יעשה טמון כלומר שלא יקח פחוח

שאף המחבר מורה שצריך ביאור למליצתו ממילא לטיבול לא בעי נטילה דלא עדיף הא טיבול מאכילה ממש שהרי בכל השנה לא הוי קידוש הפסק ואוכלין ע"י נטילה דמקודם בהסיבה דרך הירות אף שכתב ראבי"ה שאי מ"מ נראה דאין קפידא שאינה אלא לרמו כמו שפסק האגודה ואח"כ יקח עשבי אדמר קידוש כ"ש טיבול ואח"כ ישתה רוב רביעיח דרך חירות האידנא בהסיבה כ"א דרך חולים החירות שהיה בימים ההם ולכן אומר חירוה ירמו ומאחר שאינו אלא לרמו א"כ בריענה אף אם לא היסב יצא ואין צריך לחוור כו

שלימה וישברה וחלק הגדול יטמין וזהו שאומו

ולהניח שכתבו

הברכות הראשונות קאי גמי אכריכה

אף שיברך אראשונה

מן עניין הגפן שהרי יש בה עניני שלש ברכוו ואח"כ יטול מים ויטול ידיו ואל יפסוק ויברו ראשונה יותר מדאי ומיד אחר הנטילה יברו יברך אראשונה כוי שמלת צרופים יברך ר"י נמי שכל הברכות עם הכריכה שמברך ומשבו הש"י במה שווכר מצשה אבות ועושה זכו מ"מ יאחו החבירים מקורם רהיינו השלימות שהו ממש ויאכל מכל אחד כזית ויאכלם בבת אחר שכבר בירך אכוס ראשון וכן דעת מהר"ם דווקא הגפן מברך שהיא ברכה ראשונה דהיינ בפ"ה לחוד ואינו מברך אחרונה שהיא יותו כדינו ענט"י שהרי ההגדה הפסיקה בין נטילו למקדש הכל יהא בצירוף בלי הפסק שהר וכן מצאתי והנה יקח מצות עם הפרוסה ויברי לגמרי ויניח השלישית ויתפוס השנייה ויפרונ משתיהן ויברך על אכילת מצה ויאכלם בהסיבו שהם החבירים ומסתמא הפרוסה שביניהם תעלו זהו שאומר חברים יאחו דהיינו בי השלימוח אחו דהיינו הראשונה והאמצעית שהם הכרים הראשונה המוציא וישברנה ולא יפרדנו כרי רוהו שאומר מים צרופים EE. כריכה יהא וכר למעשה אבות וממילא בהסיבה כראיתא במרדכ"י ומנהג אשכנו שצולין הזרוע יעשה כריכה זכר לפסח בהסיבה ויאמר עליו כמעשה אבות כמו שעשה הלל גם מה שאמר יוכר מעשה אבות הוא עניין בפני עצמו ר"ל ויאכלם ויוהר שלא יהיה שום אחד צלוי דהא אפילו ביצה צלוייה אסור לאכול באותה לילה והביצה היינו לפי שאין אוכלין אותה ומשמרים אותה לליל שנייה ומנהג זר הוא בעיני והוא נגד מנהג התלמוד עיין בע"פ (קי"ר:) זרוע וזולתו מעכב ומ"ה שומרים הזרוע לליק שלא יאכלוהו וליתא כדאיתא בע"פ ראפי הבי חבשילין לכל המזון, אחר האטילה יוציא מטמון רהיינו אפיקומן שלישי כראשונה ר"ל שצריך ג"כ שטיפה והדחה שלא נוהר בו בכל השנה אם רואה שהכוס ימלא כוס הרביעי לסיים עליו וישפוך דנ ויגמור הלל ויסיים נשמח ויחחום ישחבה ואו כך היה הלל הוקן עושה כוי ויטבלנו בהרוסח רעתי נתפשט המנהג לפי שסוברים שצריך שנייה ואינם אוכלין ומ"ה צולין אותה כד בסילקא וארזי נפקי ב' חבשילין וראוי לחלק ושותין כל צרכו כי נסתלק הסדר כמו שהוא כרוך במפה וישלשל לאחוריו וילך בבית כמו ד' אמות ויאמר כך היו אבותינו הולכין עם משארותם צרורות בשמלותיהם וזהו שסיימתי לעיל יוכר מעשה אבותיו קאי נמי אמה שלאחריו הוצא מטמון כבראשונה ווהו דעת כל האחרונים ואף מי המצות וימלא הכום לברכת המזון ויברך הבעל הבית בעצמו כי כך מדת הכמים הוא ואח"כ עממיו וישפוך ר"ל שיאמר שני פעמים שפון די ואח"כ ישתה ויברך כמו ברכה אחרונה נקי אכן בוה הלילה יוהר ביותר כדי להדר המסובין ואח"כ אוכלין ן ואח"כ יקח כוס שלפני דווקי הע"ב. ואח"כ ינעים מומורים כוי כמו שעשו אטרכת גאלנו שלישית אטרכת המזון רביעית מדברי הטור אצל השאלה ששאלו לרב האי גאון על דברי רב סעדיא כו' ע"ש ואם רוד כוי פיי ואם ירצה עוד לשתות יין א"כ יסלכ הגדול דהיינו כל"ח והפסוק של רננו צדיקים אינו שייך לו אלא הוא מן המומור אחר, חתום יוכור קדוש ר"ל יחתום בישתבח ואח"כ יוכו נהיגינן הכי האידנא לעשות חמשה כוסות. שהוא מרוה ממש ולא לצמאו לבד והמחמיו הפייטונים כוי כמו אז רוב ניסים כוי רביעי אחר אז רוב ניסים ואומץ גבורתך שוהו אינו מן הראוי כי כל הר' כוסות נתקנו על שבח ברכה שלפניו כוס ראשון אקידוש שני אברכת הלל דהיינו בסוף החתימה וכן משמע הלל הקטן זהו הסתם ההלל ולא יחתום ההלי רישתה ואחר כך יעשה כוס

כוסות והכי

חמישי ה

כונת אחרת שיחוור האגדה מקודם וכן נהגו לאומרה במנחה של שבת הגדול אפיי חל פסה שיתחיל הלל יאמר ונאמר לפניו שירה חדשה נגמרא מתחיל בגנות ומסיים בשבח ובודאי קודם ווהו החזרת הקצרה למקומה וצור יש ל הללויי כאשר פסק המרדכי והוא מגירסת התו יוהו וברך אגאולה ואח"כ יברך בפ"ה אן האגדה שמחחלת עבדים היינו כו' כדאיתא יוהו שירה הלל ולא יברך אהלל אלא אגאולו

#### 8. From Mitzrayim to Moshiach Haggadah R' Beinish Ginsburg

THE SIMANIM. It is striking that we begin the seder with the minhag to recite the simanim, the names of the fifteen parts to the seder. This list with these particular names is not found in the gemara, but the list is attributed at least as far back as Rashi. As we start the seder and we begin retelling the story of the birth of the Jewish People, we emphasize the concept of the mesora by starting specifically with a minhag.

Mesora means that we maintain the traditions of the previous generations. Mesora means that we follow the guidance of our great Rabbonim, whose role it is to maintain our tradition from Har Sinai. Am Yisroel treasures its minhagim, which reflect and express our mesora, and the simanim are a national minhag that appropriately begin the leil haseder, the night of the mesora.

Many families have their own particular minhagim at their seders. These are precious as well, and they become another part of each family's unique mesora, as part of the broader mesora. Each unique family tradition is an example of how we look back to the previous generations in our efforts to maintain our national mesora.

Rav Schachter shlit a likes to explain that mesora includes not only halachos and Torah insights, but also attitudes. One crucial attitude that Jews need to have is not to rush to make changes. Rav Willig shlit a often says that Orthodox Judaism is conservative with a small "c."

In the Torah tradition, old is good. Therefore, as we start the seder and we think about our own family traditions, we should all say a tefilla that our children and grandchildren will develop the proper attitudes and maintain these traditions as well.

What is the purpose of the simanim? One explanation is that the Rishonim felt that a list of the parts of the seder would help everyone to properly fulfill the complex halachos of the seder. Another explanation is that we are about to perform many mitzvos, and when one performs mitzvos and acts of kedusha, it is appropriate to prepare.

Rav Soloveitchik ztz"l liked to explain that each of the fifteen simanim has a specific relevance to Pesach. For many of them, the relevance is obvious; these are halachos that apply only on Pesach – Karpas, Yachatz, Maggid, Matza, Marror, Korech, etc. But the Rav explained that all of the simanim have a unique relevance to Pesach. For example, in Kiddush and in Birkas HaMazon, we mention Yetzias Mitzrayim. During the

rest of the year, that is part of the regular mitzva of Kiddush and the regular mitzva of bentching. However, on the seder night, when we mention Yetzias Mitzrayim in Kiddush and in bentching, it becomes part of our sippur Yetzias Mitzrayim. The more we discuss Yetzias Mitzrayim, the greater the mitzva. Therefore, Kadesh and Barech have a special connection to Pesach as well. In addition, some explain that Urchatz, the washing of the hands for Karpas, is unique to Pesach. During the rest of the year, most people are not careful to wash before eating dipped vegetables, but at the seder, we do this either as a zecher laMikdash or to pique the children's interest.

It is interesting that we mention Shulchan Orech as one of the simanim, Shulchan Orech consists of the regular Yom Tov meal. What is the special relevance to Pesach? On a simple level, we can explain that this meal is an expression of cheirus. At the seder, we do things zecher lecheirus, to express the fact that we became a free and aristocratic nation. A poor person, a slave, does not indulge in a big meal. Our seder meal is a fulfillment of the requirement to demonstrate cheirus, which is part of the mitzva of reliving the exodus. Furthermore, the custom is to use our nicest dishes at the meal. The Mishna Berura explains (472:6) that this is part of derech cheirus. The fact that we are able to use our finest china and silverware is an expression of our freedom from slavery. (We will see later in our comments to Shulchan Orech that the Netziv explains at length how the seder meal connects directly to Yetzias Mitzrayim.)

#### 9. Va'yaged Moshe R' Moshe Yehudah Katz 1907-1944

#### סימו י"ד

#### סימני הסדר

#### מי חיברן:

ה) בסידור עיון חפלה כחב המקור לסימנים של קדש ורחץ וכו' מר' שמואל מפלייזא מבעלי בתוספות ז"ל, [אמנס באמת כבר נמלא במחזור וערי הלי פסח סימן ס״ה (דף רפ״ה) על שם רש"י אלא שחסר סימן של יחץ, ונראה דנחסר בשעות, ובספר האורה סוף הלכות פסח (דף נ"ה) מביח סימן חחר מעעם רבינו הגדול עיי"ש, ועיין בספר מגיד משרים פרשת לו ד"ה אור ליום ג' שכתב ואפרישנא לך על דרך סימנא דקדש ורחץ וכוין, ועיין לעיל סימן ח' אות אי מה שדקדקנו בה.

#### אמירת הסימנים:

ב) בתב בספר יסוד ושורש העבודה, סימנא מלחא כיא בכני חמשה עשר מלות של כסדר קדש ורחן כו׳ כי נרמזו בו סודות גדולים ונפלאים מאד, ועל כן בעבודה זו יאמר גם סימניה בפה מלא, דהיינו קודם הקידוש יאמר בפה מלא קדש, וקודם הרחילה הראשונה יאמר ורחץ, וכן כל הסדר עד נרלה יאמר גם כן בפה מלא נרלה עכ"ל.

[ועיין בספר האורה (המובא באות שלפני זה) שכתב למען לא ישנה אדם בסדר תיקון כפסח כחיקון רבוחינו יגרוס לו מסורת כללו מטעם

רבינו הגדול וכו׳ עכ״ל. ולענ״ד אפשר לחת עוד טעם לשבח והוא דכל דבר שבחדושה לריד הכנה והזמנה כמו שכי מג"א ריש סימן קל"ב כתוב בזוהר ריש פרשת דברים שיאמר תב לן ונברך כי כל מילי דקדושה צעי הזמנה, ומזה נוהגין בלשון אשכנז לומר רבותי מיר וועלין בענשין עכ״ל, וזה לשון הזוה״ק (דף קפ"ו ע"ב) אברכה את ד' בכל עת וגו' וכי מה חמא דוד לומר אברכה את די אלא חמא דוד דבעי הזמנה ואמר אברכה, בגין דבשעתא דבר נש יתיב על פתורא שכינתא קיימא תמן וסערא אחרא קיימא חמן כד אזמין בר נש לברכא לקוב"ה שכינתא אתחקנת לגבי עילא לקבלא ברכאן וסט"א אתכפייא וסע"א לאו איכו בכללא, ואי לא אזמין בר נש לברכא לקוב"ה סט"א שמע ומכשכשא למיהוי ליה חולקת בהכית ברכה וכוי עכייל, על כן גם בליל הקדוש הזו תקנו קדמונינו ז"ל סימנים למלות התלוייות בה, ועל ידי אמירתן בפה מלא לפני קיום כל מצוה הוי כמומן עלמו אל הקדושה והבן].

והגה המנהג לומר כל הסימנים יחד לפני הסדר (לבד מה שאומרים שוב כל א' במקומו), ונראה דוכון לעשות כן כדי לעורר תשומת לב החינוקות על כל מה שנעשה בלילה הזה ואז שפיר יקשה מה נשתנה הלילה הזה מאחר ששמע כל סימני הסדר מקודם.



סימני הסדר נתקנו על ידי רבותינו הראשונים, 325 למען לא ישנה אדם בסדר תיקון

נהגו לומר בתחילת הסדר את כל הסימנים יחד, ואח״כ לחזור ולומר כל סימן במקומו. 227





מו. יש לומר כל סימן מסימני הסדר במקומו כי), ויש נהגו לומר כל הסימנים לפני הסדר ביחר ואח"כ אומרים שוב כל סימו במקומו כו), ויש נהגו שהילדים מתרגמים סימני הסדר למסובים כח).

10. R' Shlomo Zalman Auerbach

1910-1995



#### 12. R' Moshe Alshich 1508-1593 Turkey then Israel

(י) ושמא תאמר הלא די לי מה שבמועדה אעשה זכר ליציאת מצרים, אך גם למה כל שנה יהיה זה לי לאות על ידי ולזכרון בין עיני. לזה אמר ושמרת את החקה כו' למועדה כו'. והוא בשום לב, כי הלא במועדה היה ראוי לומר ולא למועדה. אך הוא שאומר הוא יתברך, הנה אם לא היית עושה זכר כל אשר עשה ה' לך ממצרים רק בחדש האכיב בזמנו, אין צריך לומר שלא ימשך הזכרון לכל השנה, כי אם אפילו במועדו ממש לא יושרש הענין בעצם. אך על ידי מה שאמרתי לך שכל השנה יהיה לך לאות על ידך ולזכרון כו', על ידי כן נמצאת שומר כלכך כעצם את החוקה הזאת למועדה, שהוא לזמן שיהיה מועדה יהיה שמור זה לך מעתה, מה שאין כן אם כל השנה לא היית זוכר הענין כמדובר.

הנה כי מאשר בחר בנו יתברך והפליא לעשות עמנו ביציאת מצרים, חובה עלינו לידבק בו יתברך, ולבער שאור יצרנו הרע מקרבנו. וזכר, למען יזכור את הדבר הזה בשעה שמצה ומרור מונחים לפניו, נסדר רמז הענין בסדר הלילה על פי הדברים אשר שמו ראשונים למזכרת הסדר, למען יהיה נזכר לקורא אותו. וז״ל: קדש ורחץ כרפס [יחץ מגיד רחצה מוציא מצה מרור כורך שולחן עורך צפון ברך הלל נרצה]. והוא לרמוז כי כל איש ישראל אשר חננו ה' דעת כי שכל וכי שיג לו, והשיגה יד שכלו כי לא טהור הוא מדברי עונות גברו מנו, ויחשוב מחשבות להביט אל האלהים אשר בראו. כי טרם החילו לסגף עצמו, תחת תענוגי רשעתו יתחיל בקל תחלה הלא הוא לקדש עצמו במותר לו, וזהו אומרו קדש.

ואחרי כן ראוי לך תרחץ מכל אשמת דבר, כד"א (ישעיה א טז) רחצו הזכו בכל תמרוקי תשובה הראויים.

ואחר רחוץ טומאתיך, קנה מדות קנייניות טובות, אחד בל תרדוף אחר המותרות כי אם טוב ארוחת ירק בחומץ באהבת ה'. וזהו כרפס, הוא שאר ירקות מצטמק ויפה לך. והיה הרמז בכרפס מבשאר ירקות, לרמוז כי לעצמך תצמצם אך לא לדל, כי אם תמלא כפו כי בצדקה תכונן. וזה רמז באותיות אלו כף ריש, כלומר תמלא כף בעל ריש ועוני. וגם תפייסהו בדברים כי הנותן לרש מתברך בשש ברכות והמפייסו

בי"א שהוא לסמוך לבו (בבא בתרא ט ב), וזהו פא סמך, לומר כי אחרי מלאך כף הריש, גם בפה תסמכהו כי תפייסהו.

ושמא תאמר כי מה תעשה ואין ידך משגת, אין זה עכוב כי הלא פרוס לרעב לחמך (ישעיהו נח ז). וזהו יחץ שהוא פרוס המצה, אשר לך חציה לשמור לאחר המזון וחציה לאכול כעת. והוא רמז פרוס לרעב, שמה שפורס לו הוא לשמור לעולם הבא הזכות אחר הנתינה. ואחר שקדשת עצמך מטומאתך ונתת צדקה להעזר מן השמים, גם היה מגיד רחצה לעם שירחצו מטומאותיהם וישובו גם הם עד ה', שתהיה זוכה ומזכה.

ואחר כך על ידי כן תהיה מוציא מצה. כי היצר הטוב שהוא כטמון לפני היצר הרע, יצא בגבורתו בעזרת תשובה ומעשה הצדקה. וזהו מוציא מצה, כי תהיה מוציא היצר הטוב הנקרא מצה כמו שאמרו חכמי האמת הפך החמץ שהוא היצר הרע. וכן הוא, כי אין בין זה לזה אלא נקודה אחת, כי אותיות דדין כאותיות דדין לא שבזה ה"א ובזה חי"ת. כי היצר הטוב כרעיה תלוי רמז לבעלי תשובה שנכנסים הטוב כרעיה תלוי רמז לבעלי תשובה שנכנסים משם, כמו שאמרו ז"ל (מנחות כט ב) העולם הזה נברא בה"א כאכסדרה כו", אך המחזיק ביצר הרע סותם בין ירך הה"א וגגה ונועל דלת התשובה. וזהו חי"ת של חמץ, שבו שאור שבעיסה המחמיץ ומעפש העיסה.

ואחר צאת היצר הטוב בגבורתו את המרור הוא היצר הרע כי מר הוא, תשקע בטיט.

ואחרי כן תוסיף כי יהיה כורך, כי תהיה כורך המרור עם המצה. והוא כי היצר הטוב תכרוך עם היצר הרע, שגם בו תעבוד את ה' כענין בכל לבבך בשני יצריך (ברכות נד א) שיהיה נגרר אחר היצר הטוב. ובזה תהיה שולחן עורך בגן עדן ואוכל טוב בעולם הבא, כמד"א (תהלים לא) מה רב טובך אשר צפנת כו'. ואחר כך הלל של חירות הפך הלל שמגהינם שהוא של עבדות שהוא יפה דנת כו'. שאשר מגן עדן הוא הנרצה.

אך לא לדל, כי אם תמלא כפו כי בצדקה (יא) והיה כי יביאך כו'. אחרי אומרו השני תכונן. וזה רמז באותיות אלו כף ריש, כלומר דברים שעליהם יתחמץ לבב אנוש, שהם א. על תמלא כף בעל ריש ועוני. וגם תפייסהו בדברים עבודת קרבן פסח לדורות ושבעת ימים, שהוא נוסף כי הנותן לרש מתברך בשש ברכות והמפייסו

13. Chida (Simchas Ha'Regel) R' Chaim Yosef Dovid Azulai 1724-1806

לימוד ג' והוא רטזים ציצים ופרחים בסיטן קרום לסדר פסח השנור בפי כל ישראל טאיש ועד אשה מעולל. ואפשר לרטוז בתיבות סיטן זה כמה מעמים ליציאת טצרים לפני זטנם בתוקף הגלות בסער מתחולל. ברם עיקר שרשם טרבותינו ז"ל והטפרשים. ואטרתי לסוטכם דרך אסטכתא בפרק בא סיטן להודות ולהלל:

בע"ו מלות אלו הבאות לפניך נכלל כל סדר של פסח כל אחד ואחד במקומו:

בּוְרָשׁ. וּרְחַץ. בּרְפָּם. יַחַץ. מֵנִיד. רְחָצָה. מוֹצִיא. מַצָּה. מְרוֹר. בּוֹרֶה. שְׁלְּחָן עוֹרֵה. צָפוֹן. בַּרַה. הַלֵּד. נִרְצָה:

רכון שני חזינא בהאי סיפנא־טבא. קדש ורחץ הנה זה בא. רפז לסדר בעל תשובה. יראה – וירצה בסוד קרושים רבה:

רכון ג' בו תרפו"ז הסדר הזה מעשה ידי יוצ"ר נאמן כבריתו וקים. המכה בעברתו עשר מכות על הנהר בעים. ורמז קריעת ים פוף ושירת הים:

חתן סופר

הגדה של פסח

סימני הסדר

ַ מַנִּיד. רַחָצָה. מוֹצִיא. מַצַּה.

צְפוּון. בָרֵך. הַלֵּל. נְרָצָה:

ראשונה ע"ז להוליא מלבו כל דבר הגורם מלה ומריבה או מחלוקה, וזה מוליא שיוליא מלבו מלה. שנית עיקר גדול קבלת יסורין באהבה, כי מאתו ימ' לא חלא הרעות, ויקבל הכל באהבה ובחבה ובסבר פנים יפות פגעים ונגעים כי כולם הם לטובה מיד ה', כמו שפירשתי (ברכות נ"ד.) כשם שמברכין על הטובה כך מברכין על הרעה, כי הרעה ג"כ טובה היא רק שלפונה וטמונה ואין רואה ומכיר בה, וזה כוונת

וּרָחַץ.

מַרוֹר. כּוֹרֶךְ.

בַרְפַם.

חתם סופר

3

קדש ורחץ וכו'. אלו ט"ו מלות המה סימן קדום לקדר של פקח. והנה בודאי לא לחנם נתנו סימן זה ואיזה נפקותא יש בו, וכל דבריהם אינם לבעלה. והנה היסוד ושורש העבודה כתב כי נרמזו בו סודות גדולים

ונפלאים וסוד ה׳ ליראיו, אבל ראימי כי הרצה מפרשי הגדה, גם קדוש זקני בעל ח״ם ז״ל כתבו רמזים שונים במלות הסדר האלו, גם אני אלך בזה בעקבותיהם הקדושים, ויען כי עיקר המלוה בליל הסדר

נעשה כר — פס כרים של פסים, כמ"ש (מהלים ההיא להשריש עיקרי ויסודי האמונה בלב אבות ע"ב ט"ז) פיסח בר בארץ, והוא ריבוי השפע. וכל ובנים, ע"כ ראיתי לפרש כי בחיבות נרמז מוסר זה למי שמהדש ורוסד עלמו. אמנם מגיר רחצה נאה אשר יסובב על כונה זו.

קדש ורחץ. הבא להוכים ולהדריך את אחרים
וללמד להם דעת זריך מתחלה שיקדש את
עלמו ולרחוץ אולי ימנאו גם עליו כתמים ופגמים.
כרפם ואם יחשוב בדעתו מי אנכי שאעמוד
במקום גדולים לגדור גדר ולעמוד בפרץ וישוה
עלמו לכרפם עניו ושפל כאחד הירקות השפלים
ונמוכים על הארץ, זריך לידע יחץ כי לא טוב
היות האדם עניו תמיד כי אם לחזאין, כי מה
שנוגע בעניני עזמו הרשות בידו אבל מה שנוגע

לפי כנ כלכמי (מספי כ"מ כ"ג) מוכיח מדם ונמוכים על האון, נוץ לידע יידץ כי מו טוב מחרי חן ימלא ממחליק לשון.

שנוגע בעניני עלמו הרשות בידו אבל מה שנוגע לכבוד ה' לריך שהחלש יאמר גבור אני. או מגיד רחצה החיוב להדריך בני ביתו ולהגיד להם רחלה רחלו הזכו כי לכבוד ה' מורחו ויראחו, גם העני והשפל לריך להגביה לבו בדרכי ה' להגיד להם רחלה. וגבי בעה"ב נקט לשון זכר רחץ ולבני ביתו רחלה לשון נקיבה, כי הבעה"ב המוכיח לריך לקשט עלמו בכל כחו אם רולה להדריך אחרים בבחי' זכר, משא"כ בני ביתו ידריכם לאט לאט למשובה ובקטן יחחיל וילך ממדריגה למדריגה. ועתה הוסיף להביא עיקרי הדברים אשר יעורר עליהם מוציא מצה ואהבת לרעך ממוך זה כלל גדול בתורה, ועיקר סבת הגלות היא שהיחה ביניהם שנאת חנם, על כן לריך להזהיר

מרור כורך דין אם לרה ויגון ימלא שהוא המרירות, ודין שולחן עורך שהיא ההללחה והאושר, אם כוס ישועות ישא תמיד יקרא בשם ה' כיון שיש לו יסוד מונח, צפון שהטובה לפונה, ברך לריך לברכו דין על החסד דין על המשפט ממיד ישיר ויזמר. ודזה נדין היטב כוונת מיבות הלל גרצה עפ"י שפירשתי (תהלים קי"ח) "הודו לה' כי טוב" אפילו על הרעה לריך להודות לה', "כי לעולם חסדו" כי גם הרעה נהוגה מחסדו ימ', ובקש דהמע"ה "יאמר נא ישראל" כי האיש הישראלי לריך להכיר את זאת ולומר בפה מלא

קדש ורחץ. המקדש ורוחץ עלמו מחלאת עולם הזה, על ידי זה ברפם יחץ ר"ל פורקים ממנו עול מלכות ועול דרך ארץ, כי 'כרפס' הוא פר"ך ס' כידוע והוא עול מלכות, ואמר שהכרפס

יחץ נשבר ונמס והולך לו
והיינו פריקת עול מלכות.
וע"ן מרומז בו ג"כ פריקת
עול דרך ארץ, כי חולא לו
הארץ גלוסקאות וכלי
הארץ גלוסקאות וכלי
מילת, כלומר שתהיה
פרנסתו מזומנת לו בריות
ובנחת בלא לער בלא עמל
ויגיעה, והיינו כרפס יחץ

נעשה כר — פס כרים של פסים, כמ"ש (תהלים ע"ב ט"ו) פיסח בר בארץ, והוא ריבוי השפע. וכל מי שמקדש ורוסן עלמו, אמנם מגיד רחצה להוכים גם אחרים, לריך שיהיה באופן מוציא מצה ומריבה, כעובדא דאהרן הכהן אוהב את הבריות ועי"ו מקרבן לחורה, וגם מרור כורך כלומר לסבול בסבל טרחם משאם ומריבם. ואו יוכה לג' דברים שלחן עורך בעולם הזה לטוב לו, וצפון ברך בעולם הלפון, והלל גרצה שבחו והלולו בפי כל כדכתיב (משלי כ"ח כ"ג) מוכים אדם אחרי חן ימלא ממחליק לשון.

"כי לעולם חסדו" גם טרם שיבא הטוב בעוד יראה הרע עומד לנגדו, ואז יאבה ה' ויקבל ברלון את הודאמו. וזה פירוש (שם ק"א א') "חסד ומשפט אשירה", אם גם על המשפט אשירה אז לך ה' אזמרה הקב"ה מקבל זמירומיו. וזה הלל כרלה, כי אז הלולו נרלה אלל הש"י, משא"כ במי שמואם ביסורין רק נותן חודה על הטובה אשר רואה עין בעין, אז גם הלולו אין נרלה. וה' הטוב יתן לנו לקיים בנו "היטב איטיב עמך" (בראשית ל"ב י"ב) כי הטובה מסובב ע"י טובה ג"כ, ויהיה ל"ממרינו והלולינו נרלה לפני הבורא ימ"ש.

14. Chassan Sofer R' Shmuel Ehrenfeld (1835-1883)

#### 15. Imreí Noam R' Meir Horowitz of Dzíkov 1819-1877

אמרי הגדה לפסח - סימן קדש נועם יו

#### סדר הגרה לפסח סימן קדש וכו'

א. בעל ההגדה סידר לנו ט"ו סימנים. ולכאורה לריך להבין למה נקט דווקא ט"ו אלו. הלא יש כמה וכמה מלות בלילה זו, מלות ד' כוסות הלא יש כמה וכמה מלות בלילה זו, מלות ד' כוסות וכדומה. אך נראה דרמו בזה נגד ט"ו טובות שעשה לנו השם יתברך, כמבואר בפיסקא על אחת כמה וכמה טובה כפולה כו'. וכמבואר בדברי מהר"ל מפראג בספרו גבורות ד' (פרק נ"ט) אשר כל הטובות נכללים בט"ו, כמו שהיו ט"ו מעלות מעורת נשים לעזרת ישראל יעי"ש.

והנה 'קדש' רומז על המעלה הראשונה שהוליאנו ממלרים. והוא על דרך הכתוב (ויקרא יא מה) כי אני ד' המעלה אתכם מארץ מלרים, והתקדשתם והייתם קדושים. 'ורחך' רומז לאותיות 'רולח', היינו שעשה בהם שפטים, ואחר כך רחץ כביכול את מלבושיו, על דרך הכתוב (ישעיה סג ג) וכל מלבושי אגאלמי. 'כרפס' הוא נגד 'ועשה באלהיהם׳. והוא על דרך הכתוב (במדבר כב ד) כלחוך השור את ירק השדה, ואמרו ז"ל (עי׳ רש״י שם, במדב״ר כ ד) שעוקר הירק עם השורש שלה. ולח כן שאר למיחת השדה השורש נשאר בארץ ב, מה שאין כן הירק נעקר עם השורש שלה. וכמו כן הענין של המשפט 'ועשה באלהיהס', הוא בכוחות השרים שלמעלה, ועקרם עם השורש שלהם. ועל דרך שאמרו חו"ל (ע"ו מה:) הרולה לעקור עבודה זרה לריך לשרש אחריה. "יחד" הוא נגד "והרג את בכוריהם׳ שהיה בחלי הלילה, על דרך (בראשית יד טו ורש"י שם) ויחלק עליהם לילה.

'מגיד' רומז על הגדה מילי דחכמתא, והוא נגד 'ונתן לנו את ממונס', על דרך הכתוב (קהלת ז יב) בצל החכמה בצל הכסף. כי חכמת המסכן בזויה (קהלת ט טו). גם על פי דברי האר"י ז"ל (סדור ר' קאפיל עג.) אשר 'מגיד' עולה 'אל הויה' העולה 'זן', רומז על פרנסה ועשירות. 'רחלה' הוא נגד 'וקרע לנו את הים'. כי אז רחץ ד' אותם מגילולי מלרים בבחינת 'מקוה' כידוע. 'מוליה' רומז על 'והעבירנו בחוכו בחרבה', כמו שאמרו תו"ל (מכילתה בשלח פ"ו ד"ה ויושע) אשר הים רלה לשטפס, ובא הקב"ה והושיט ידו והוליאם. 'מלה' הוא נגד 'ושקע לרינו בתוכו', כי תרגום של מי מריבה (במדבר כ יג) הוא מי 'מלותא', רומז על הריב והמחלוקת שהיה להקב"ה במצרים אצל הים. גם על דרך הרמז 'מלה' במילואו כזה 'מם לדיק הא' עולה 'לר' והוא נגד ושקע 'לרינו' דייקא, כי 'מלרים' הוא אותיות 'לר מים', היינו הלר נטבע במים.

'מרור' הוא נגד 'וספק לרכינו במדבר'. והוא על דרך הכתוב (דברים ז) שמלחך לא בלתה כו' וידעת עם לבבך כי כאשר ייסר איש את בנו ד' אלקיך מייסרף. וכתבו המפרשים סמיכות הדברים, דכמו האיש המייסר את בנו, הוא יען שרואה שעושה תמיד עמו טובות, ועם כל זה אינו שומע בקולו, על כן מייסרהו. כמו כן לאשר הקב"ה ספק לרכינו במדבר ארבעים שנה בכל מיני טובות, לואת ד' אלקיך מיסרך אם לא תשמע מיני טובות, לואת ד' אלקיך מיסרך אם לא תשמע

16. Yesod V'Shoresh Ha'Avoda R' Alexander Ziskind of Horodna d. 1794 סימנא מילתא היא בהני חמשה עשר מלות של הסדר קדש ורחץ כו', כי נרמזו בו סודות גדולים ונפלאים מאוד. וע"כ בעבודה זו יאמר גם סימניה בפה מלא, דהיינו קודם הקידוש יאמר בפה מלא: קדש, וקודם הרחיצה הראשונה יאמר: ורחץ, וכן כל הסדר עד נרצה יאמר ג"כ בפה מלא: נרצה. ומהראוי להודיע לאנוש כערכי, כי כל הסדר של הלילה הזה הוא ע"פ גמרא הקדושה, ונתקן עפ"י תקון וסדר העולמות העליונים הקדושים. ומי שהאיר לו חשם עיני שכלו ומעיין בכתבי האריז"ל, יראה מגודל התיקונים הנוראים של כל הסדר, ע"כ יזהר לומר לפני כל דבר ודבר של הסדד לשם יחוד כו' ופסוק ויהי נועם. והעיקר שיכוין שבכל דבר הוא עושה נחת רוח ליוצרו ובוראו ית"ש, ויעשה כל דבר בשמחה עצומה, ורחמנא לבא בעי.

#### באר החיים

#### • סימני הסדר •

17. R' Elimelech Biderman

יסודם של סימני הסדר בהררי קודש, והובאו במחזור ויטרי, שהיה מן הראשונים. כתבו המקובלים (ראה ב'יסוד ושורש העבודה' שער <sup>ט פרק</sup> ו) שראוי לכל אחד להוציא מפיו את הסימנים "קדש, ורחץ" עד "נרצה". צדיקים נתנו טעם לדבר, דהנה קיימא לן (ב"מ כז.)

המוצא אבידה חייב להחזירה לבעליו על פי סימנים, והנה במשך כל השנה כולה מאבד האדם דרגותיו הרוחניות מחמת כח היצה"ר שמתגבר עליו חדשים לבקרים, וסגולת ליל הסדר שיחזירו לו את האבידות שאיבד על ידי שיאמר את הסימנים בפיו.

> זה יאמר ורחך, היינו תרחך עלמך ממעשיך הרעים והמגונים.

> אחר כך אמר, כרפס — בגימ' שי"ן טי", ה' פעמים חסד בגימ' ש"ס, והיינו שכוונת הקדושים הללו היתה שתתמשך ההשפעה של הה' תסדים הדוחים ומגרשים להקלי' והגצורות החשים.

אחר כך אמר, יחץ — מראה לבוא לידי כריתת ברית. שהוא כמו שאנו חולקין המלה לשנים חליה מניחה על השולחן וחליה השניה מלניעין מחת הכר, עכ"ז הב' בליעות שם אחד להם רל"ל שם מלה אחת, יען כי שניהם באים ממלה אחת שלימה, כמו כן כל איש מישראל יראה את עלמו כי הוא עם השני נפש אחת, וזה להורות אחדות שד.

אחר כך אמר, מגיד — אם תעשה כן אז חזכה לדבר דיבור לפני הקב"ה.

[ואחר כך עמד ממקומו ליד השולחן והלך לחוך הבית המדרש, ורקד בריקודין ומחלות "ויעטרוך זר תפארה ויתנו לך כתר מלוכה" יותר מחלי שעה. ואחר כך התחיל לומר על הסדר].

18. Be'eiras Ha'Mayim R' Zvi Hirsch of Rimanov 1778-1846

#### לפסח

פתח הרה"ק ואמר, הצעל הגדה רמו בהפיסקא קדש ורחץ דברים גדולים ורמים. ומדוע אמר זאת ברמו ולא אמר כוונתו בפירוש, הטעם הוא כי למכם אין לכרך לפרט הדבר כי די לחכימא ברמיוא, ולשוטה ופתי אי אפשר להגיד לו ואסור להניד לו ידי

קרש — קודם כל דבר תראה להמשיך עליך קדושה. ואחר כך תראה להחיישב בדעתך בכח מה חוכל להמשיך עליך הקדושה, על 19. Tosafos Pesachím 114a

הביאן לפניו מצה. לפי שעקרו השלחן לפני מי שחומר הגדה ועושה הסדר קתני הביחו לפניו מלה ועקירת שלחן היח כדי שישחל הבן חומביו עונה לו עדיין יביחו שלחן לעשות טיבול שני והבן ישחל למה חנו מטבילין שתי פעמים ומיד כשעוקרין מחזירין לפניו והמלה והמרור עליו שהרי לריך לומר בהגדה מלה זו מרור זה וכדחמר (לעיל לו. ולקמן דף קטו:) לחם עוני שעונין עליו דברים הרבה:

20. Ba'al Ha'Turím R' Yaakov ben Asher 1269-1343

כז וַיִּגַשׁ וַיִּשַׁק לוֹ וַיָּרַח אֶת רֵיחַ בְּגָדִיו וַיְבְרֵבֵהוּ וַיֹּאמֶר רְאֵה רֵיחַ בְּנִי בְּרִיחַ שָׂדֶה אֲשֶׁר בִּרֲכוֹ יְהֹוָה:

וירח. ב' במסורת. וירח את ריח בגדיו. וירח ה' את ריח הניחוח (לעיל ס כל). מלמד שנכנס עמו גן עדן (כ"ל סה כנ)  $^{70}$ .

וירח. בגימטריא יום פסח היה יב. ריח יג. בגימטריא ליל פסח.

כריח. ב'. כריח שדה. כריח לבנון (שה"ש ד יא). שזכות ריח ניחוח העולה מן הלבגון פירוש בית המקדש (גיטין נו:) 17 עמד לו (עי' מ"י) 27.

21. Mechílta D'Rashbí Shemos 12:51 וּכְשֶׁיִּצְאוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִּמְּצְרַיִם כְּתִיב: וַיְהִי בְּעֶצֶם הַיּוֹם הַנָּה הוֹצִיא ה' אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם עַל צִבְאֹתָם, ּמְלַמֵּד שֶׁלֹא יָצְאוּ בִמְהוּמָה, אֶלָּא מְטֻקּסִין ּבְּטַכְסִיס וּבְטַדֶּר. אַף עַל פִּי שֶׁיָּצְאוּ בְחָפִּוֹן בְּדִכְתִיב: כִּי בְחָפִּוֹן יָצָאתָ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם, מַבֶּל מָקוֹם יָצְאוּ בְטַדֶּר וְלֹא בִמְהוּמָה. וְכֵן הוּא אוֹמֵר: וַחֲמֻשִׁים עָלוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם, מְלַמֵּד שֶׁעָלוּ מְטֻקּסִין וּמְסֻדְּרִים וּמְאָרְנָּנִים וּמְוֹיָנִים בַּחֲמִשָּׁה מִינִי וַיִּן: ּלָשֶׁר וֹתְרִים מָמִצְרָיִם.» מִּמִּצְרָיִם.»

#### 22. R' Mordechai Krieger

ועל זה אנו אומרים חסל סידור פסח, לרמז, כשם שהיה בשעתו בסדר ובמשטר, ולא במהומה למרות חפזון מצרים, כן נזכה לעשותו גם בעתיד, בקרוב נהל נטעי כנה, ואף אותם ינהל בסדר איש על דגלו, פדוים לציון ברינה, אמן כן יהי רצון.

סדר

23. Sefas Emes R' Yehudah Aryeh Leíb Alter of Ger 1847-1905



בדרך נוסף אפשר לבאר טעם הדבר שליל זה נקרא "סדר", כי הנה ישראל נקראו "ראשית" (ב"ר א, א), שהם ה"ראשית" של כל האומות. אמנם בגלות מתהפך הסדר והאומות המציקים לישראל נעשים ראש כמו שכתוב (איכה א, ה) היו צריה לראש, וזה היפוך כל סדר הבריאה שנברא בשביל ישראל שנקראו ראשית.

ולכן ליל פסח – שהיא שעת גאולתן של ישראל שבו חוזרים ישראל ומקבלים את ה"ראשית" וכל הבריאה חוזרת לסידרה ולתיקונה – נקרא "סדר".

ביאור מעלת נתינת ה"ראשית" לישראל על היותה ברשות האומות, דהנה מצד סדר ותכלית הבריאה צריך להעלות את ה"ראשית" לשורשה להקב"ה שהוא מלך הכבוד, וזה מתקיים על ידי ישראל בלבד אשר נותנים את הראשית – דהיינו את הבכורה והחשיבות שלהם להקב"ה, ואשר לכן נקראו (ירמיה ב, ג) קודש ישראל לה" ראשית תבואתו, שהם מיוחדים ומופרשים להקב"ה כתרומה שנקראת "ראשית" הניתנת לגבוה, כמו שכתוב (דברים לב, ט) כי חלק ה" עמו. וכן בכל דבר שבעולם הם נותנים את הראשית להקב"ה.

זה לעומת זה גם עמלק נקרא "ראשית" שנאמר (במדבר כד, כ) ראשית גויים עמלק ואחריתו עדי אובד, שהם ראש לכל האומות, אמנם את כל כח ה"ראשית" והחשיבות שלהם הם נוטלים לעצמם, שמתגאים ופורקים מעליהם עול מלכות שמים, ולכן אין להם אחרית – ואחריתם עדי אובד, ולעומת זה ישראל כיון שמכניעים את עצמם בראשיתם ומבטלים את כח הראשית שלהם להקב"ה – יש להם אחרית.

ומרומז גם בעצם תיבת "ראשית" ועל דרך שדרשו חז"ל (ר"ה טז:) את הפסוק (דברים ימרומז גם בעצם תיבת "ראשית" שנה – כל שנה שרשה בתחילתה מתעשרת באחריתה, דכיון שהם רשים בתחילתם יש להם "אחרית".

וזה ביאור מאמר הגמרא (מגילה טז. וברש"י שם) שמרדכי למד את הלכות קמיצת העומר בעת מפלת המן שהיה מזרע עמלק, כי ענין העומר הוא הרמת הראשית להקב"ה, וזה כח הניגוד לקליפת עמלק שמרים ונוטל את הראשית לעצמו.

#### The Order of the Seder

We have seen that there is a logic and a structure not only to the Maggid section of the Haggadah but to the entire Seder. The term "Seder," which denotes organization and structure, does not appear in the Mishnah or the Gemara. Maimonides, however, writes, Siddur asiyat mitzvot elu be-leil hamishah asar kakh hu, "The order of performing these commandments on the night of the fifteenth is as follows" (Hilkhot Hametz u-Matzah 8:1). Similarly, he writes of the Yom Kippur service in the Temple, Seder kol ha-ma'asim she-be-yom zeh kakh hu, The order of all the acts on this day is as follows" (Hilkhot Avodat Yom ha-Kippurim 4:1). In both contexts, seder is not an empty word; it means that the order is necessary for the proper fulfillment of the mitzvot.

24. Festival of Freedom R' Yosef Dov Soloveitchik 1903-1993



Since Kiddush, Birkat ha-Mazon, matzah, maror, and so on, all contain a kiyyum of sippur yetzi'at Mitzrayim, and therefore must remain in their proper places in the overall structure of that mitzvah, the term Seder is indeed appropriate.

25. Mussaf

וֹתְתֶּלֶן־לֵנוּ יְרֹנָר אֱלֹבֵינוּ בְּאַהַבְּה מּיֹלְאָיֵיִּיוּ (בשנת: שֲבָּתוֹת לְשְׁשׁוֹן, לְמְנִיּהְהּ וּ) מּוֹעֲרִים לְשְׁמְּהָה, הַגִּים וּוְמָנִים לְשְׁשׁוֹן, אָת־יוֹם (בשנת: הַשָּׁבָּת הַזֶּה, וְאָת־יוֹם)

עָּת־יוֹם (בשנת: הַשַּׁבָּת הַזֶּה, וְאָת־יוֹם)

הַג הַפְּצוֹת הַג הַשְּׁבִּוּעוֹת הַג הַפְּבּוֹת שְׁמִינִי עַצֶּרֶת הַנָּה. הַזֶּה. הַזֶּה. הַזֶּה. הַזֶּה. הַזֶּה. הַזָּה. הַזְּהַבּת וְשִׁמְהַתֵּנוּ וְמָן שִּמְהָתֵנוּ וְמַן שִּמְהָתֵנוּ וְמַן שִּמְהָתֵנוּ וְמַן שִּמְהָתֵנוּ וְמָן שִּמְהָתֵנוּ וְמָן שִּמְהָתֵנוּ וְמַן שִּמְהָתֵנוּ (לשנת בְּאַבָּרָת לִינְרָשׁ יִינִּי נִינִי בְּיִבּר לִיצִיאַת (לשנת בְּאַבְּרָה), מִקְרָא לְּרָשׁ יִינִּי יִנִּי בְּיִבּר לִיצִיאַת (לשנת בְּאַבְּרָה), מִקְרָא לְּרָשׁ יִינִּי יִינִי בְּיִּי בִּיי בִּייִי בִּיּרִים לִּשְּׁרְיתֵנוּ וּיִים בְּיִבְּה לִינִים לִּיִּי בִּיּבְים לִּיִּים בְּיִבְּים לִיבִּים לִּיִּתְ בִּיִּים בְּיִבְּה בְּיִּים בְּיִבְּה בִּיִּים בְּבְּבְּה בְּיִבְּה בְּיִבְּה בְּבִּתְנוֹים בְּבִּים לִיבְּים בְּיִבְּה בְּבָּר בְּיִבְים לִּיבְּה בְּבְּבְּה בְּיִבְּה בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּיִבְּה בְּיִבְּה בְּבִים בּיִים בְּבְבָּה בְּבְּבְים בְּיִבְּה בְּבְּבְים בְּיִּבְּה בְּשִׁבְּה בְּבְבְים בְּבִּים בְּבְּבְּים בְּרָבְים בְּבְּבְּבְים בְּבְּבְּה בְּבְּבְים בְּיִים בְּבְּבְּה בְּבְּבְים בְּיִבְּה בְּבְּבְים בְּיוֹים בְּבְּבְּה בְּבְּבְים בְּיבְּבְים בְּבְּבְים בְּיבּים בְּיִבְּים בְּיִים בְּיִבְּים בְּיבְים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיבְיוֹים בְּיבְיוֹם בְּיבִים בְּשְׁבְּבְים בְּיבְּים בְּיבּים בְּיבּים בְּיבְּים בְּיוֹים בְּיבְיוֹים בְּיבְּבְים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיוֹים בְּבְּבְיבְיבְיּבְיבְיוֹים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּבְיוֹים בְּיבְים בְיוֹם בְּיִים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיִים בְּיבְיבְים בְּיבְּיבְיוֹים בְּבְּים בְּיבְיבְּים בְּיבְּים בְּיבְיוֹים בְּיבְיבְים בְּיבְיבְיוֹים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְיבְים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְים בְּיבְּים בְּיבְים בְּיבְּים בְּי

הָא לַחְמָּא עַנְיָא דִּי אֲכָלוּ אַבְהָתָנָא בְאַרְעָא דְמִצְרָיִם. כָּל דְּכְפִּין יֵיתֵי וְיֵיכֹל, כָּל דִצְרִידְּ יֵיתֵי וְיִפְּסַח. הָשַׁתָּא הָכָא, לְשָׁנָה הַבָּאָה בְּאַרְעָא דְיִשְׂרָאֵל. הָשַׁתָּא עַבְדֵי, לְשָׁנָה הַבּּאה בִּנִי חוֹרִין.

26. Hagaddah

This is the bread of destitution that our ancestors ate in the land of Egypt. Anyone who is famished should come and eat, anyone who is in need should come and partake of the Pesach sacrifice. Now we are here, next year we will be in the land of Israel; this year we are slaves, next year we will be free people.

27. Hagaddah

לְפָּאֵר לְרוֹמֵם לְהוֹדוֹת לְהַלֵּל לְשַׁבֵּח לְפָּאֵר לְרוֹמֵם לְתִּיבִּר לְבָרֵךְ לְעַלֵּה וּלְקַלֵּם לְמִי שֶׁעְשָׁה לַאֲבוֹתֵינוּ לְתַבִּר לְבָרֵךְ לְעַלֵּה וּלְקַלֵּם לְמִי שֶׁעְשָׁה לַאֲבוֹתֵינוּ וְלָנוּ אֵת כָּל הַנִּפִּים הָאֵלוּ. הוֹצִיאָנוּ מֵעַבְדוּת לְחֵרוּת, מִיּגוֹן לְעָנוּ אֵת כָּל הַנִּפִים הָאֵלוּ. וּמִאֲבֶּלְה לְאוֹר נְּדוֹל, וּמִשְׁעְבּוֹּד לְשִׁיְחָה, וּמֵאֵבֶל לְיוֹם מוֹב, וּמִאֲבֵּלָה לְאוֹר נָדוֹל, וּמִשְׁעְבּוֹּד לְשִׁיְה, וְנֹאמֵר לְפָנָיו שִׁירָה חֲדְשָׁה הַלְלוּיָה:

הוּא הָיָה אוֹמֵר, לֹא עָלֶיףּ הַמְּלָאכָה לִגְּמֹר, וְלֹא אַתְּה בֶּן חוֹרִין לִבְּטֵל מִמֶּנָּה. אִם לְמִדְתָּ תוֹרָה הַרְבֵּה, נוֹתְנִים לְףּ שָׂכָר הַרְבַּה. וְנֶאֱמָן הוּא בַעַל מְלַאכְתְּףּ שֶׁיְשַׁלֵּם לְףּ שְׂכַר פְּעַלְתָף. וְדַע מַתַּן שְׂכָרָן שֶׁל צַדִּיקִים לֶעָתִיד לְבֹא:

He used to say: It is not your responsibility to finish the work, but neither are you free to desist from it. If you have learned much Torah, your reward will be much; and the Master of your work is trustworthy to pay you the wage for your activity. And know, the giving of reward to the righteous is in the future to come.

28. Pírkei Avos 2:3

He resolved the contradictions in the following manner: This is not difficult. That which David said: "The dead praise not the Lord," this is what he is saying: A person should always engage in Torah and mitzvot before he dies, as once he is dead he is idle from Torah and mitzvot and there is no praise for the Holy One, Blessed be He, from him. And that is what Rabbi Yoḥanan said: What is the meaning of that which is written: "Set free among the dead, like the slain that lie in the grave, whom You remember no more" (Psalms 88:6)? When a person dies he then becomes free of Torah and mitzvot.

29. Shabbos 30a

יהללו יה הכי קאמר לעולם יעסוק אדם בתורה ובמצות קודם שימות שכיון שמת במל מן התורה ומן המצות ואין להקב"ה שבח בו והיינו דאמר ר' יוחנן מאי דכתיב הבמתים חפשי כיון שמת אדם נעשה חפשי מן התורה ומן המצות ודקאמר שלמה ושבח אני את המתים שכבר מתו שכשחמאו ישראל במדבר עמד משה לפני הקב"ה ואמר כמה

30. R' Yehudah Ha'Leví 1075-1141

Servants of time are servants of servants; the servant of G-d alone is free. Thus when every human seeks his share, my share is G-d, says my soul. עבדי הזמן

עַבְדֵי זְמָן עַבְדֵי עֲבָדִים הַם – עֶבָד אָדֹנִי הוּא לְבַד חָפְּשִׁי: עַל כַּן בְבַקַּשׁ כָּל-אֲנוֹשׁ חָלְקוּ "חָלְקִי אָדֹנָי!" אָמְרָה נַפְשִׁי.

השובבות, החרות העליונה ביותר - ינפשי ישובב ינחני במעגלי צדק למען שמוי (תהלים כג, ג)".

- דברים אלה אמר לי מרן הרב זצ"ל, אחרי תשובה על שאלותי בעניינים פנימיים של קבלה, וכשאמר את הדברים בערו פני הרב כלפידים, והבינותי את פירוש דבריו, שכאילו התכוון לומר לי, כי אל גובה תפיסתם של מושגים כאלה, מגיעים רק כשנמצאים בדרגת חירות עליונה זו.

מרן הראי״ה קוק זצ״ל ביאר כי החירות עניינה שיהא האדם נאמן לתכונה הטבעית, לעצמאיות הפנימית והמקורית שלו, לתכונה הנפשית של צלם אלקים אשר בקרבו, כך מרגיש האדם את חייו באמת, שהם שוים בערכם.

ולהיפך, העבדות שעניינה להיות משועבד לגורם חיצוני לו, אין תוכן חייו והרגשתו מאירים בתכונתו הנפשית העצמית, אלא לפי מה שטוב אצל האחר ששולט עליו ומכוון את תכונתו.

ייואנחנו לאורה הפנימי של החירות העצמית הזאת, ייחרות על הלוחות, אל תקרא חרות אלא חירות, נסע ונלך ונבליט יותר ויותר את עצמאותנו הרעננה הפנימית שקנינו על-ידי גילוי שכינה...יי. (עולת ראיה חייב עמי רמה).

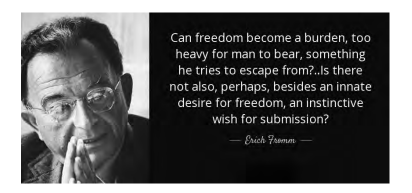
31. Rav Avraham Yítzchak Ha'Kohen Kook 1865-1935

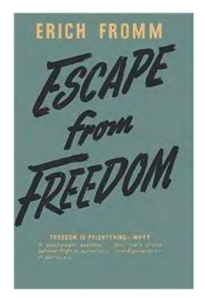


לסיום נביאת מתוך ספר שיחת אבות (פירושים, פרק ו).

בשעת רצון סיפר מרן הגרי"מ חרל"פ זצ"ל להגאון הרב משה צבי נריה זצ"ל, דברים ששמע מפי רבו, מרן הראי"ה קוק זצ"ל:

״חופש, דרור, חירות- אלו הן מידות שיש בהן גבולין, אולם מידת החירות הכי גבוהה שאליה התפלל דוד המלך זוהי מידת





32. Erích Fromm 1900-1980 Wíkípedía

Fromm distinguishes between 'freedom from' (negative freedom) and 'freedom to' (positive freedom). The former refers to emancipation from restrictions such as social conventions placed on individuals by other people or institutions. This is the kind of freedom typified by the existentialismof Sartre, and has often been fought for historically but, according to Fromm, on its own it can be a destructive force unless accompanied by a creative element - 'freedom to' - the use of freedom to employ the total integrated personality in creative acts. This, he argues, necessarily implies a true connectedness with others that goes beyond the superficial bonds of conventional social intercourse: "...in the spontaneous realization of the self, man unites himself anew with the world..."

In the process of becoming freed from authority, we are often left with feelings of hopelessness (he likens this process to the individuation of infants in the normal course of child development) that will not abate until we use our 'freedom to' and develop some form of replacement of the old order. However, a common substitute for exercising "freedom to" or authenticity is to submit to an authoritarian system that replaces the old order with another of different external appearance but identical function for the individual: to eliminate uncertainty by prescribing what to think and how to act. Fromm characterizes this as a dialectic historical process whereby the original situation is the thesis and the emancipation from it the antithesis. The synthesis is only reached when something has replaced the original order and provided humans with a new security. Fromm does not indicate that the new system will necessarily be an improvement. In fact, Fromm indicates this will only break the never-ending cycle of negative freedom that society submits to.

#### Jocko Willink:

#### 33. Forbes

#### The Relationship Between Discipline And Freedom



Instead of avoiding weaknesses, try attacking them. Don't like running? Go run. Uncomfortable speaking to groups? Volunteer to teach a class at work. Afraid to email your boss on that tough topic? Send the email. I spoke to Jocko Willink, author of "Discipline Equals Freedom: Field Manual", about the connection between discipline and freedom, some of the mental and physical disciplines he practices, some strategies for conquering weaknesses, how technology can help or hurt relationships and how he transformed his life after creating a discipline.

Willink was a Navy SEAL for 20 years, rising through the ranks to become the commander of Task Unit Bruiser—the most decorated Special Operations Unit of the Iraq War. After retiring, Jocko continued on the disciplined path of success, co-founding Echelon Front, a multi-million dollar leadership and management consulting company, writing the #1 New York Times bestseller Extreme Ownership, the children's book Way of the Warrior Kid, and creating one of the top-ranking podcasts, JOCKO PODCAST.

Dan Schawbel: What is the connection between discipline and freedom? How does this build off your previous book, Extreme Ownership?

Jocko Willink: While Discipline and Freedom seem like they sit on opposite sides of the spectrum, they are actually very connected. Freedom is what everyone wants — to be able to act and live with freedom. But the only way to get to a place of freedom is through discipline. If you want financial freedom, you have to have financial discipline. If you want more free time, you have to follow a more disciplined time management system. You also have to have the discipline to say "No" to things that eat up your time with no payback—things like random YouTube videos, click-bait on the internet, and even events that you agree to attend when you know you won't want to be there. Discipline equals freedom applies to every aspect of life: if you want more freedom, get more discipline.

It builds off of the last chapter in Extreme Ownership, when I briefly explained my personal operating system and how it tied into leadership. Discipline Equals Freedom Field Manual gets granular in explaining the implementation of personal discipline in life. It explains how to get on the path of discipline — and stay there.

Schawbel: Can you talk about some of the mental and physical disciplines you practice on a daily basis?

Willink: No one wants to hear this, but step number one is to wake up early. That is where it starts. It does take discipline to get out of bed early, but that sets the tone and the pattern of discipline for the rest of the day.

The next thing to do is exercise — do something physical. Again, that takes discipline, but it gives you momentum in the right direction. Exercise also has real physiological impacts on the body and mind that pay dividends all day.

One of the best mental disciplines for people to implement is simply putting together a schedule or a task list and actually executing it. Write the list or the schedule the night before, and then do what you said you would do. Life becomes much better when you do that.

#### Discipline is Freedom

Schawbel: What are some strategies for conquering your weaknesses and potentially turning them into strengths?

Willink: Step number one is not to run from them. We all have a tendency to avoid our weaknesses. When we do that, we never progress or get any better.

Although all these actions will be uncomfortable at first, you will get more comfortable over time. As you continue to spend time attacking your weaknesses, over time, they will become strengths.

Schawbel: What are some disciplines for using technology less and focusing on deep personal relationships more?

Willink: I am not anti-technology at all. I don't think technology hurts relationship in business or in life. In fact, it can help—as long as the technology is used to augment relationships and doesn't become the main conduit of interaction.

I text message and email with friends and clients all the time. There is nothing wrong with that. But it is also important to know that texts and emails have limits. There are situations where a phone call or a face-to-face visit are needed.

Also, there are times where technology can hurt a relationship. Obviously, talking to a person that is staring at their phone doesn't build anything but annoyance and frustration. Even constantly checking your phone is not good. Who is it that you think is calling or emailing or texting you that absolutely MUST hear from you RIGHT NOW? The President? Elon Musk? Dwayne "The Rock" Johnson? Sorry to break it to you, it's not them. In fact, your phone buzzing probably isn't even a person—it's a robocall from a solar installation company trying to drum up business.

So. Don't look at your phone every three seconds. Instead, try looking at the person that is talking to you.

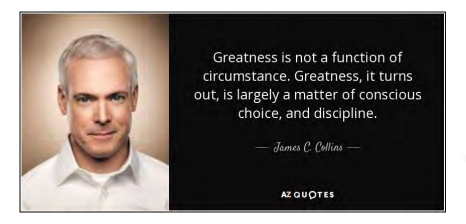
Schawbel: Can you share an example of how you transformed your life after creating a discipline and sticking to it?

Willink: Basically everything positive in my life has come from discipline. I didn't make it through SEAL Training based on my natural athletic abilities; no, I had the discipline to train hard in preparation and then work hard during the training. My career in the SEAL Teams was not based on some intrinsic gift, but rather on the willingness to do what needed to be done, and to do that day after day. I did well in college not because of some supreme intellect, but because I had the discipline to study hard. When I was inspired to write books, that inspiration didn't sit down and start typing for hundreds of hours; no, it was the discipline that actually put the words on paper.

And that is the real message: If you want to transform your life in a positive way, that transformation will not happen by itself. You need to make it happen. You need to do the work. You need to put in the hours, the days, the weeks, the months, and the years. You need to get on the path and stay on the path—the path that leads to the positive transformations, the path that leads to a better you, the path that leads to freedom.

And that path is the hard path. The tough path. The relentless path. It is the path of Discipline. And the path of Discipline is the only way. Discipline Equals Freedom.

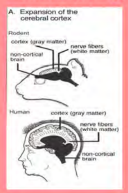
34. Jim Collins



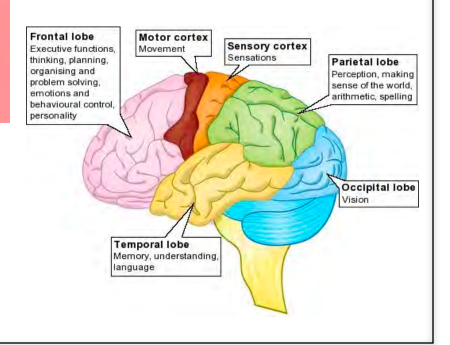


35. Executive Function

#### Animal vs. Human Brains



- Animals have much less cortex (gray matter) and much shorter nerve fibers than humans.
- The Cortex is where higher brain functions like thinking take place.
- The non-cortical brain is involved in reflexes and emotional reactions.



## 'On Freedom' Review: Nudged to Be Free



We can lose our way when offered too many choices. But are we at liberty when social forces can step in to correct all our personal blunders?

By Richard A. Epstein Feb. 27, 2019 7:05 p.m. ET 36.

The major challenge of legal and political theory is to develop an account of what it means for people to be free. Historical efforts to answer that question typically have emphasized the correlative rights and duties for all individuals: No one thinks that any coherent notion of liberty lets everyone do just what they want, the rest of the world be damned. A world in which everyone can kill everyone else would breed massive individual and collective insecurity, and private contracts are not sufficient to either secure bodily integrity or protect property rights. There are impossible transactional obstacles in asking every person, born or unborn, to independently make arrangements with all others on these critical topics. Even in a free society, these basic rules of the game have to be defined and imposed collectively.

But there are limits. To echo the famous words of John Stuart Mill in "On Liberty," it won't do to say baldly that no individual is allowed to do any act that harms another. By that measure, market competition would need to end, because it harms losing competitors, and building on one's own plot of land must be prohibited if it obstructs someone else's view. Subjecting such actions to legal sanctions would leave no one with the freedom to do anything. Thus every legal system defines actionable harms relatively narrowly, usually restricting them to the use of force and fraud against other individuals. The duties imposed by such a regime are clear; they can be applied to any society large or small; and they place all individuals behind a perimeter of rights that will then allow them to develop their talents and personal relationships more or less as they please.

A reader should expect that any work called "On Freedom" would address the strengths and weaknesses of this standard account. But Cass Sunstein, a distinguished and prolific Harvard Law School professor, pursues a different, and ultimately unpersuasive, agenda his new publication. "On Freedom," which is more of a pamphlet than a book, focuses largely on the psychological states of people grappling with illness, smoking, drinking, drugs and economic insecurity. His opening passage asks a rhetorical question: "Does freedom of choice promote human well-being? Many people think so." But he sees a huge catch: "What if people do not know how to find their way?" In the modern world, he suggests, individuals lose their way when confronted with too many choices, about everything from where to live to whom to marry.

At this point he introduces his key notion: "navigability"—the best way to get from here to there. "When life is hard to navigate," Mr. Sunstein writes, "people are less free." Indeed, for Mr. Sunstein, these obstacles "create a kind of bondage." Bondage, however, without a taskmaster. By that one verbal ploy, the author turns to talking about all-too-human mistakes that have nothing to do with political freedom.

A system of laws keyed to force and fraud maintains a relatively narrow scope. But preserving freedom becomes much more fraught if social and legal forces mean that someone—the reader is never quite clear who—has the right to step in to correct the full range of individual blunders. For Mr. Sunstein, two arcane tools help achieve his ambitious ends: "nudges" and "choice architecture." Neither works.

By nudges, Mr. Sunstein means interventions that supposedly leave individuals freedom of choice but subtly steer them in certain desirable directions. These nudges can take the form of simple reminders to stop overeating; of automatic savings plans that employees are enrolled in unless they opt out; even of physically placing healthy foods more prominently on supermarket shelves. Taken together, Mr. Sunstein's small "nudges" add up to a broad and ambitious agenda to uplift human conduct.

#### Discipline is Freedom

But which of us deserves the exalted position to design and impose nudges on others, and for what ends? Mr. Sunstein rightly warns against an Orwellian world, and quotes the famous last line of "1984," about the fallen hero Winston Smith: "He had won the victory over himself. He loved Big Brother." Yet Mr. Sunstein never quite explains why nudges couldn't be used to steer people into an Orwellian state.

Mr. Sunstein's notion of "choice architecture" fares little better. He defines this term loosely as "the environment in which choices are made." But which social planners should be allowed to play the role of shaping that environment and how long can they keep that role? What institutional norms and safeguards will protect everyone else against these overseers' own cognitive impairments, ideological blind spots or corrupt motivations? Mr. Sunstein never tells us who is fit to correct the mistakes of others.

Indeed, the author avoids any systematic account of his subject, instead invoking multiple rhetorical devices that make the argument painfully difficult to follow. His exposition is punctuated by a flurry of literary quotations, copious references to Adam and Eve, and just-so stories of how fictional individuals (Ted and Joan) may be "glad" to be induced to quit smoking and drinking by socially chosen guardians. He makes no reference to the extensive literature about how best to (voluntarily) treat these common problems. Ted and Joan can ask friends for advice, go online, check into rehab or privately hire life coaches, trainers and psychiatrists. Courtappointed guardians can be provided in extreme cases. Mr. Sunstein never explains why these decentralized market strategies are inferior to his preferred choice architects.

Sadly, Mr. Sunstein's emphasis on personal disorders like smoking or alcoholism leads him to ignore or understate real threats to human freedom from private force, or fraud, or political faction. How does a free society best regulate pollution? Does a free society need, or should it even tolerate, labor market regulation? How should it design and pay for physical infrastructure? Enforce antitrust laws? Readers will have to look elsewhere for answers to such questions, all of which turn crucially on questions of individual freedom.

Mr. Epstein is a professor of law at New York University, a senior fellow at the Hoover Institution and a senior lecturer at the University of Chicago.

38. Chulín 137b

אמר ליה מאן ריש סדרא בבבל אמר ליה אבא אריכא אמר ליה אבא אריכא קרית ליה דכירנא כד הוה יתיבנא אחר י"ז שורן אחוריה דרב קמיה דרבי ונפקי זיקוקין דנור מפומיה דרב לפומיה דרבי ומפומיה דרבי לפומיה דרב ולית אנא ידע מה הן אמרין ואת אבא אריכא קרית ליה

Rabbi Yoḥanan said to Isi: Who is the head of the yeshiva [reish sidra] in Babylonia? Isi said to Rabbi Yoḥanan: It is Abba the tall, i.e., the amora Rav. Rabbi Yoḥanan said to Isi: You call him Abba the tall, in such a familiar manner? I remember when I sat seventeen rows behind Rav, who sat before Rabbi Yehuda HaNasi, and fiery sparks emerged from the mouth of Rav to the mouth of Rabbi Yehuda HaNasi, and from the mouth of Rabbi Yehuda HaNasi to the mouth of Rav, and I did not know what they said, due to the profundity of their discussion. And yet you call him Abba the tall?

37. Shemos Rabba 38:3

וּמִי יֵרֵד לְשָׁם אָמַר רַבִּי חָמָא מִי שָׁאֵינוֹ רָגִיל לַעֲשׂוֹת הַּלְמוּדוֹ סְדָרִים סְדָרִים וּבוֹעֵט, שֶׁנֶּאֱמַר (איוב י, כב): צֵּלְמְנֶת וְלֹא סְדָרִים. (מלאכי ב, ז): וְתוֹרָה יְבַקְשׁוּ מִפִּיהוּ, אָם יְגַע בָּה אֵלוּ לֹא דֵיוֹ אֶלָּא שֶׁהוּא נַעֲשָׂה תַּלְמִידוֹ שֶׁל הַקָּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא, שֻׁנֶּאֱמַר (ישעיה נד, יג): וְכָל בְּנַיְךְ לְמוּדֵי ה', וְכֵן (ישעיה ל, כ): וְלֹא יִכְּנֵף עוֹד מוֹרֶיךְ וְהָיוּ עֵינֵיךְ רֹאוֹת אֶת מוֹרֵיךּ. 39. Shemos 40:4

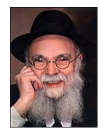
וְהַבֵּאתָּ אֶת־הַשַּׁלְחָוֹ וְעָרַכְהֶּ אֶת־עֶרְכְּוֹ וְהַבֵּאתָּ אֶת־הַמְּנֹרְה וִהַעַלִית אֵת־גַּרֹתֵיהָ:

Bring in the table and lay out its due setting; bring in the lampstand and light its lamps;

וְתָעֵל יָת פָּתוֹרָא וְתַסְדֵר יָת סִדְרֵהּ וְתָעֵל יָת מְנַרְתָּא וְתַדְלֵק יַת בּוֹצִינַהָא:

40. Targum Unkelus

41. Rav Avraham Pam 1913-2001



There were a few expressions that bothered Rabbi Pam. He did not like when people would talk about the "Amahliger yohrin," the good-old-days, when everything was so pure.

He felt that we must do our best to improve our generation without deriding it. And, if someone felt that it was once better, he did not want them lamenting the fact. Rather, he wanted to see them act in a way that would raise the level of this generation.

He stressed the need to be exacting when speaking. He asked his students to refrain from the vernacular that infiltrated the Yeshiva world from the street. He felt it was unbecoming for them to express themselves in a less than articulate manner and once told the boys that they should remove "whatchamacallit" from their vocabularies.

A close disciple approached him after one lecture. "What is wrong with 'whatchamacallit'?" he asked "It shows you are not thinking." he replied

#### 42. Da'as Torah R' Yeruchem Levovítz 1873-1936



#### ממהדורא אחרת

וחנו כני ישראל איש על מחנהו ואיש על דגלו לצבאותם; ושמרו הלוים את משמרת משכן העדות (א, נב). האריכה התורה כ"כ בענין הדגלים, והזהירה באזהרות חמורות על שמירת חוקותיהם, וישראל היו נזהרים בזה מאוד, כאשר נראה כן ממעשה דבן שלומית (ויקרא כד, י) שעמד וגדף על שלא הניחוהו ליטע אהלו בתוך מחנה דן. ועוד מצינו (ערכין יא:) שמשורר ששיער חייב מיתה, ולכאורה מה בכך? הלא שניהם מקדושה אחת הם, שניהם בני לוי? ואין לומר העם מפני שמשורר מצווה על השירה, וענשו הוא על ביטולו מן השיר, כי הרי אע"פ שלא ביטל מהמלאכה המוטלת עליו הוא חייב מיתה, ומה בכך איפוא אם אחד יעזור מעט לחברו הלוי בסגירת הדלתות?

אני נתחנכתי בקלם מקום שם היו זהירים מאוד בענין של סדר. הסבא זצ"ל מקלם היה כועס אם לא העמידו את הכסא במקומו ובדיוק, כמו על מעשה דחלול שבת.

אני ירשתי ממנו בגד אשר היה נראה כבגד חדש ממש, והוא ז"ל נשאו שלשים שנה. והנה אצלנו אם הקמטים שבמכנסים נראים יפים תמיד, הסיבה היא רק מפני שאנו מביאים המכנסים לחיט בכל חודש לתקן הקמטים, אבל בקלם לא עשו כן, אלא הבגד היה עומד בעינו זמן רב מפני שנזהרו מאוד בשמירתו.

הסבא זצ"ל לא הטה לעולם עיניו להביט אל הצדדין, ואם היו רואים בקלם אדם המביט לצדדין שלא לצורך גדול, היתה זאת שם לחרפה גדולה. ואני בבואי לקלם בפעם הראשונה, נכנסתי בשעת תפלת המעריב — בקלם ארכה תפלת המעריב כשעה שלימה — ובית "התלמוד תורה" לא היה יותר גדול מחדר זה שאנו נמצאים עכשיו, ואף שחשקי לראות את הסבא זצ"ל היה גדול מאוד, כי לא ראיתיו עד אז, ואעפ"כ לא הרימותי עיני להסתכל בו, ולא ראיתיו עד למחר, פחד כזה היה שורר שם בענין הרמת עין! ואם לפעמים אירע שהסבא ז"ל נטה את ראשו, היתה אז באמת סיבה גדולה על זה אשר היה נחיצות לראות, וגם אז היה מטה כל גופו להסתכלות, אבל לא צדד לעולם עיניו לבדנה.

אנו מניעים פעמים אין מספר הכובע ממקומו שעל ראשנו, לפעמים אחורי הראש, ולפעמים לצד ימין או לצד שמאל, אבל הסבא זצ"ל היה משים כובעו על ראשו פ"א ביום כראוי, ומאז ואילך לא היה הכובע זע כלל ממקומו כל היום, אפילו לא כחוט השערה.

הסבא זצ"ל היה אומר שסדר דומה לקשר שבשלשלת של מרגליות, שאף שהעיקר הלא הם המרגליות, והקשר שבשלשלת הלא הוא באמת רק דבר טפל, אבל מ"מ אם יתירו זה הקשר הנה יפלו כל המרגליות ארצה. כן הוא ענין של סדר, סדר הוא השומר כל טוב שבעולם, אע״פ שהוא לעצמו איננו אלא דבר של טפל. אם האדם הוא מסודר אז התורה והתפלה וכל המצות שלו שמורים הם ובטוחים בקיומם, ואם לאו ח"ו כל המרגליות יפלו ארצה. צריך האדם לקום משנתו בזמן קבוע, להתפלל בזמן קבוע, להתחיל לימודו בזמן קבוע, וגם לפסוק מלמודו צריך להיות בזמן קבוע. הסבא זצ"ל היה מספר בשם הגר"ח זצ"ל מוולוזין, שכשמגיעה לדוגמא שעה י"ב, הזמן שקבע לו אדם לגמור סדר לימודו, צריך הוא לפסוק בין תבת "אמר" לתבת "רבא", ולהניח את תבת "רבא" ל"סדר" הבא. אין לשנות הסדר אפילו אם ירעמו ויברקו סביבו, הסבא זצ"ל לא היה שומע שום אמתלא לביטול סדר, אפילו מחלה לא היה תירוץ לפניו, "סדריו" היו ארוכים הרבה יותר מ"סדרינו" שלנו, אצלנו כל ה"סדר" נמשך כג' שעות, אבל "סדריו" שלו היו של ח' שעות לימוד התורה בלי כל הפסק יהיה מה שיהיה, ואע״פ שהיה מסוכן גדול לא היה מקצר בסדריו. וספרו לי שפעם אחת נשמע בקושי לבקשת ב"ב לישכב לישן כחצי שעה, ואחר שישן רבע שעה קם כלביא ואמר אוי! עצלות גדולה מאוד! תולה היה שינתו רק בעצלות! סדריו לִישן היו ג׳ שעות בלילה, וחצי שעה ביום. בשבת היו אוכלים בקלם לפני קה״ת, ואחר התפלה היה הסבא זצ"ל דורש כמה שעות, ובקיץ היו הולכים לביתם ביום ש"ק בשעה ד'.

כל הבריאה כן מתנהגת בסידור נורא, לו איזה דבר־שהוא ישנה זמנו אפילו כחוט השערה, הלא היה העולם חרב מיד, למשל אם השמש יהיה זורח במוקדם רגעים אחדים, הלא מיד היו יוצאים חורבנות נוראים ח"ו. הנה מכאן לראות שסדר אינו רק כקשר שבשלשלת מרגליות כנ"ל, אלא סדר הוא אמנם דבר אשר הכל תלוי בו, ובלעדו לא יוכל להתקיים שום דבר, סדר הוא לעיכובא, סדר הוא מן המעלות היותר גדולות, וכמעט שהוא עטרת כל המעלות. (ועיין בשער הדעת חומש בראשית).



43. Míchtav Mei'Elíyahu R' Elíyahu Deseler 1892-1953

#### דגלי מדבר

יש ג' גדרים של סדר: א. יש סדר לשם סדר. כי הרואה נהנה במערכות מסודרות (מפני שהוא משל לסדר פנימי, ש״הבל בסדר״, בתוך האדם ואין סתירה בין רצון לרצון בו). ב. יש סדר לשם תוצאותיו, שידעו היכן למצוא כל דבר, וכדו'. ג. יש סדר לשם התאחדות הפעולה, כגון במכונה שכל חלק צריך שיעשה פעולתו במקומו כדי שיצא תכליתם בין כולם. וכשם שהחלקים בפירודם לא יפעלו, כך אי אפשר להם לשמש בערבוביא, והחיבור צריך להיות דווקא בסדרם הנכון.

ברוחניות נדרש הגדר השלישי. פירוד של יחידים, וכן פירוד של אגודות אגודות, מונע התכלית, אבל גם הערבוביא לא טובה. אלא כל יחיד צריך להתפתח על פי המדות והכלים החיצונים המתאימים לו, ובתוך חוג אנשים המסוגל לו; ואע״פ שדרכי היחידים ושל החוגים משונים זה מזה, צריך שכל הדרכים יובילו למקום אחד, לשלמות. ואם בסביבה אחת מתחילים בעבודה על פי מדה ידועה אחת, ובסביבה אחרת על פי אחרת, כגון מוסר וחסידות הרי כדי להגיע לשלמות צריך שסוף סוף ילמדו זה מזה, וילמדו כל המדות, כל אחד על פי דרכו.

וכן תכלית הבריאה יושג ע"י צירוף עבודת כל הפרטים בדורותיהם על פי מצביהם ומדותיהם המשונים זמ"ז. ומ"מ יש אופי המשותף לבני דור אחד לבדם ("דורו של חזקיהו", "דורו של יהודה בן בבא"); נמצא שהתאחדות הפרטים צריך להיות בהדרגה וסדר מדוקדק, אשר בתוכו יש חוגים בתוך חוגים. המחולקים זמ"ז ומ"מ משלימים זל"ז. ")

דבר זה למדנו מדגלי מדבר, שהיו חונים איש על דגלו "שהיז ניכרים ראובן לבדם וכו" (ילקוט תרפ"ד); היי' שידעו להתאחד על פי כוחותיהם וסביבתם כראוי בדקדוק, והי' חשבון מדוקדק בשכינותם זל"ז (עי' רמב"ן — במדבר ב' ב' — בשם המדרש, בפרטות: "יהודה.. מלוכה... יששכר תורה... זבולון.. עשירות... ראובן בתשובה וגד גבורה, ושמעון באמצע לכפר עליו, ושניים יסעו, שהתשובה היא שניי' לתורה...") כי סוף סוף צריכים כולם להשלים זל"ז ולהצטרף לתכלית אחת. וסידור זה הוא בעצמו שמירה לבל יטעו ויתחלפו הפרטים, ותשמר האחדות. ועי"ש (תרפ"ז) "כאישון עינו — אשרי אוזן שמעה הארין עד היכן חבבן ושמרן ונצרן — עד כדי כאישון עינו! ...שיעשו משכן... ולא עוד אלא שעשה להם דגלים ל ש מ ו ר".

בחכמה, בבינה ובדעת, ואז הוא יחזיק מעמד. ישער, איפוא, כל אחד בעצמו: מה אני רוצה להשיג בעבודתי? וכאשר יעמוד על זה בבירור, ישאל את עצמו: מה אני יכול לצשות כעת לפי כחותי כדי להשיג את מטרתי? על שתי שאלוח אלו הוא צריך לדון בכובד־ראש; אל "דרוש מעצמו יותר מכפי כחו, אך גם לא מעט מדי. מתוך בירורים אלה הוא יגיע לקביעות סדר פרטי ליומו ולילו. ליום-חול שלו ולשבתו. בר־דעת יקבע לעצמו סדר נבון: לא יעמיס על עצמו יותר מדי כדי שלא יתמרד נגדו אחר־כך. הוא יקח לעצמו זמן מספיק לשינה. לארוחות, למנוחה ולשיחה, אך לא יוותר בשום אופן על קביעות הזמן לתפילה מסודרת ועל קביעות סדרים חזקים ללימוד תוה"ק. חזקים עלינו דברי חז"י

44. Alei Shor v. 2 R' Shlomo Wolbe



#### האטום והתא והן בגופי-שמים האדירים כשמש וירח. סדר זה מעיד על רצון השולט בעולם — רצון הבורא ית׳. זוהי אחת הראיות החותכות על האמונה — אפילו בדמיון. מאידך לא ייתכן עולם מסודר בלי מסדר, והוא הבורא יתי. סדר ורצון: אם אנו רואים אדם מסודר בעבודתו, אנו מבינים שהוא בעל רצון חזק. על אדם בלתי־מסודר נחרץ משפט: או אינו רוצה לעבוד, או --- רצונו חלש מכדי לסדר עצמו ועבודתו. ואם בעבודה של דרך־ארץ הדברים אמורים. **בעבידת השם עאכו"כ.** עבודה אמיתית לא תתכן בלי סדר! ארץ, כונן שמים בתבונה, בדעתו תהומות נבקעו" כר' (משלי ג, יט־כ). כך הוא גם כן בעולמנו הקטן: כדי לעמוד על הסדר הנכון בחיינו. עלינו לקבוע אותו גם בעולם הקטן שהאדם צריך ליצור לעצמו בחייו יש מקום ליחס זה בין הסדר השורר בעולם הגדול מעיד על חכמת הבורא, כמ"ש "ה' בחכמה יסד בכלל צורך בראיות, -- כי "עולם בלתי־מסודר" לא נוכל לתאר לעצמנו

אחרי זה נקבע לעצמנו את סדר יומנו: מהי לשכב לישון ומהי לקום, מהי להתפלל וכמה זמן לתת לעצמנו לארוחת-בוקר, וכן סדר כל היום. ונדע כלל כפי מצבנו כעת, יכולים לעשות כדי להוציא רצוננו אל הפועל ממש? גדול זה: סדר מעיד על רצון, ורצון אמיתי מוכרח להתבטא בסדר! תפסת, תפסת מועט תפסת. קביעת הסדרים צריכה להיות כך שהאדם לא ירגיש את עצמו יותר מדאי כבול, כי אם הסדר יותר מדאי מיצר לו, הוא עלול לעורר את כח המרידה ולפרוק מעל עצמו כל עול הסדר. גם לגבי קביעת סדר היום נוהג הכלל הגדול בעבודה: תפסת מרובה לא

עם החוט לבר — הרי בכ"ז המנעול הוא עיקר גדול! והנה האדם הוא צרור מרגליות: הוא מלא כחות, כשרונות, מידות ומעלות. הסדר דומה למנעול של השרשרת. והנה אם אין לאדם סדר, מתפזרות כל מעלותיו והוא נשאר נעור וריק. ואין זה מהדברים הקלים. ברם, עלינו לדעת כי ההצלחה בעבודה תלויה בזה. הרש"ו מקלם זי"ע ממחיש את ענין הסדר בציור משרשרת של מרגליות, שיש לה מנעול קטן. אם נחקור מהו העיקר — המרגליות או המנעול? לכאורה המרגליות הן העיקר. אך אם אין המנעול, מתפזרות כל המרגליות ונשארים אם קבענו לעצמנו כבר את סדר יומנו, שומה עלינו לשמור אותו בעקביות.

אם כן -- איזה עיקר גדול הוא הסדר! בגללו. פעם -- לחדול מעסק חביב, פעם צריכים להתגבר על חולשה גופניח נשמרו הסדרים. (אדמו"ר קיים בעצמו במשך שנים מאמר ר"י "יפקדם לבקרים פעם לדחות איזה ענין חשוב. אך בזה הכלל הוא: עקשן יצליח: שמירת הסדר צריכה תמיד חיזוק: פעם צריכים להפסיק שיחה נאה באמצע יש לקבוע זמן קצר של כמה דקות בערב לפני השינה לסקור את היום אין

ולרגעים יבחנם" (שע"ת ב, טו) ורשם כל יום מה עשה בכל דקות היום!)

רש"י: "תחילת דינו לעתיד לבא על דברי תורה — שלא עסק בתורה. שפוטר תורה מעליו היא ראשית מרונו. תורה נמשלה למים דכתיב הוי

כל צמא לכו למים"

שנא' פוטר מים ראשית מדון".

אמר רב המנונא אין תחילת דינו של אדם נידון אלא על דברי תורה.

כרצונו". סדר מדויק להפליא שורר בעולם, הן באבני־בנין הקטנטנים שלו כמו

בתפילת מעריב אנו אומרים: "ומסדר את הכוכבים במשמרותיהם ברקיע

ומר ראשוו

בתורה מיירי. אי נמי ששואלין לו תחילה על משא ומתן באמונה ומ"מ נשאת ונתת באמונה ואח"כ קבעת עתים לתורה — התם באדם שעוסק תוס': "והא דאמרינן בפרק במה מדליקין דף לא, ע"א ששואלין לו

היו לו סדרים לעסק בתורה, כי הבדל גדול הוא בין אדם שלמד תורה אבל בלי סדרים קבועים ובין מי שמסודר בלימודו שבודאי זה האחרון יצליח לאין ערוך יותר. וגם העוסק במשא ומתן כדי פרנסתו חייב לקבוע עתים לתורה ועל עסי

הרי אדם שעסק בתורה שואלים אותו עוד אם קבע עתים לתורה, היינו אם

יקבל רינו תחילה על רברי תורה".

התורה הוא ראשית ועיקר דינו!

מעתה, ראשית ההתלמדות שלנו ב"סדר" היא ההתבוננות: מה אנחנו רוצים ? כאשר מצאנו תשובה על שאלה ראשונה זאת, נשאל עצמנו: מה אנחנו

1914-2005

לכן נקבע לעצמנו גם לימים אלה סדר מרווח. שתהא בו מנוחה. אך גם תורה יהיימה. ואולי נזכה עי"ז לטעום טעמה של שבת — הרי "טועמיה — חיים זכו". סדר, ואיך שהוא אנו שומרים אותו. אך לימי שבת ויו"ט עדיין לא קבענו סדר, ולכן רווקא ימי עליה אלה עוברים עלינו בלי התעלות, ועוד — בבטלה יהירה. ולגבי דידן -- יש עוד למלאות חלל ריק: לימות חול כבר קבענו לעצמנו

בהשקפותיו, טרוד בעסקים קטנים ואינו רואה עתיד לפניו — לך ובדוק סדרי חייו, ותמצא שאינו מסודר, ובאין סדר — אין רצון, ומה פלא שאדם זה שקוע

בחושך ומגשש כעיור בצהריים!

שהיום היה מלא ומוצלה. וביומא דפגרא שהסדרים הרגילים בטלים ולא השכיל היה יום טוב? והיה אם תפגוש אדם הגבוך בכל עניניו: מסופק בעצמו ומסופק לסדר עצמו אז — היום עובר בלי קחת ובלי תת, ובסופו מחשבה נוגה: הכזה כל אחד יכול להרגיש בזה. בתום יום מסודר נחה דעתו של האדם, בהרגישו

פנים. אחרי החורבן נסתם השפע הזה ובמקומו בא הסתר-פנים. ברבות הימים הן בכלל והן בפרט. כל זאת מפני שעבודת הקרבנות בטלה שהיא קירבה את הכלל ישראל ואת כל העולם כולו אל הבורא ית' ובזה פתחה צינורות של שפע ברכה. אך סוף סוף הרי הכלל ישראל קיים, והעולם על תלו עומד, ובהיעדר החושך הולך וגובר ורבה המבוכה. הו בחיים המדיניים והכלכליים והן ברוחניות. העבודה בביהמ״ק — על מה קיים העולם בכל זאת? טרחו חז״ל וחיפשו מינימום של תורה וקירוש־השם הנוהג בכל ישראל אשר בגללו העולם ראוי התרגום והקדיש אחרי הדרשה בשבת. והכלל הגדול בזה: "הא יש סדרים מינימום של תורה וקידוש השם ונבות בהקרושה בגובא לציוף שיש בה גם להתקיים, ומצאו שני סדרים קטנים אלה: הקרושה בגובא לציוף שיש בה גם כאשר בית המקדש היה קיים, ירד על העולם שפע רב של ברכה בהארתי

כאן תורה וקידוש השם" (סומה מט, ע"א).

רש"י: "אקדושה דסידרא — סדר קדושה שלא תקנוה אלא שיהו כל ישראל עוסקין בתורה בכל יום דבר מועט שאומר קריאתו ותרגומו והן כעוסקי בתורה וכיון שנוהג בכל ישראל בתלמידים ובעמי הארץ ויש מברך שעונין אחר האגדה שהדרשן דורש ברבים בכל שבת והיו נוהגין כך ושם היו נקבצין כל העם לשמוע לפי שאינו יום של מלאכה ויש חברו שנא' בבקר תאמר מי יתן ערב ובערב תאמר מי יתן בקר — הי אמאי מקיים? אקרושה רסיררא ואיהא שמיה רבא ראגרתא שנא' ארץ כאן שתים, קדושת השם ותלמוד תורה, חביב הוא. וכן יהא שמיה רבא בקר, אילימא בקר דלמחר — מי ידע מאי הוי! אלא דחליף. ואלא עלמא עפתה כמו אופל צלמות ולא סדרים, הא יש סדרים — תופיע מאופל!" אמר רבא מיום שחרב בית המקדש כל יום ויום קללתו מרובה משל.

וער שלישי

הדוחים את הסדר הרגיל. לפורטם אי אפשר כי רבים הם, וגם זהו חלק מחיי האדם שיש בהם תנודות ומקרים רבים המוציאים אותנו מהסדר הרגיל. בתקופות אלו נבחן האדם אם אז הוא יודע לסדר את עצמו. איש "מסודר" ידע לסדר את עצמו היטב: הוא ידע מה להקדים ומה לאחר, כיצד להתכונן למה שצפוי לו. מה עלוב האדם המתגלש לתוך המאורעות החשובים ביותר בחייו בלי סדר, בלי הכנה, בלי שליטה של רצון וסדר! ובוא וראה מה שאמרו חז"ל על נח בצאתו מהתיבה: "ויחל נח איש האדמה ויטע כרם — עשה עצמו חוליו, שהיה לו לעסוק תחילה בנטיעה אחרת" (נח, ששי ורש"י מבר"ר פל"ו, ד). בודאי היתה לנח מחשבה קדושה בנטיעת הכרם; אולי רצה להקריב נסכים בקרבנו. אבל החשבון היה מוטעה, כי תחילה היה לו לעסוק בנטיעה אחרת. הסדר של הנטיעה לא תמיד עומד לנו הסדר שקבענו לעצמנו. ישנם מאורעות וענינים דחופים

צריך עוד להתקדש שם שמים בעולם, כי לא די בגילוי רצונו ית' בעולם --התורה היא גילוי רצונו ית', ולימודה מקדש את האדם. אחרי הלימוד והקיום גם קדושת שמו ית' צריכה להתגלות במידת־מה בעולם כדי לקרב את הבריאה לבוראה. וחז"ל דקדקו לומר שהעולם קיים "אקדושה דסידרא ואיהא שמיה רבא דאגדתא", היינו שהתכלית העיקרית הוא קידוש שמו ית', וכך מפורש בתדבא"ר פי"ח: "לא נתן הקב"ה לאדם חכמה ובינה. דצה והשכל אלא לקדש שמו הגדול" אך אי אפשר לקדש שמו ית' אם אין אדם יודע רצונו ית'. מכאן החומר הרב בהלכות קירוש השם "אשר אנחנו מצווים לפרסם האמונה הזאת האמיתיה בעולם ושלא נפחד בהזק שום מזיק ואצ"ם שבא עלינו מכריח לבקש ממנו לכפותנו שלא נשמע אליו אבל נמסור עצמנו למיתה ולא נתעהו לחשוב שכפרנו אע"פ שלבותנו מאמינים בו יתי" (ספר המצוות מ"ע ט'). ומה איכפת, לכאורה אם נתעה לאיזה גוי שיכור המאיים עלינו? אך שמו יה' אינו מושג מופשט אלא מצאנו, כי שני הסדרים שעליהם העולם קיים הם תורה וקידוש השם.

להכנס להתלמדות שלנו בסדר.

ולעשות עצמו חולין, ממש מאגרא רמא לבירא עמיקהא! זוהי הערה נוראה. וכגון במעשה מצוה שאי אפשר באחר הדוחה סדר לימוד תורה. ונשכיל לסדר עצמנו אז, א. שלא לבטל יותר מדי מהסדר הרגיל, ו־ב. לעשות את המוטל עלינו ביעילות ובסדר נכון. בערב אחר מעשה כזה נחשוב אם הדבר יצא בסדר נכון ובהכנה נכונה. ונוכל להרגיש היטב אם הרווחנו ברוחניות מהמעשה ההוא או ואף אנחנו נתלמד מעתה לסדר עצמנו במקרים החורגים מהסדר הרגיל שלנו, אם הפסדנו. הרי אלה הם מעשים כמעט בכל יום, ולכן ענין זה יוכל היטב

היה מוטעה, וראה מה עלינה לו — הוא עשה עצמו חולין, שעד עכשיו היה קרוש צליון, ועכשיו חולין, "איש אדמה"! המוטבעת בו מיצירתו, ואם הוא מקדים את המאוחר, הוא עלול לאבד קדושה וו

הוי אומר: אדם הקולע לסדר נכון בחייו שומר על הקדושה העצמית שלו

Rabbi Efrem Goldberg

Page #28

Boca Raton Synagogue

45. Maharal Nesív Ha'Torah R' Yehudah Loew of Prague 1520-1609 ששי בסיון, אם יקבלן ישראל התורה מוטב ואם לאו יחזור העולם לתוהו ובוהו. ואם כן, דברי תורה מחזקים ותומכים הכל עד שיש לעולם קיום, וכל זה מפני כי התורה היא סדר האדם באיזה מעשה יהיה נוהג ואיך יהיה נוהג ואיך יהיה מסודר במעשיו, וזהו ענין התורה. וכמו שהתורה היא סדר האדם, כך התורה היא סדר של עולם, עד שהתורה היא סדר הכל. רק כי סדר האדם הוא נגלה ומפורש בתורה, כי אי אפשר זולת זה, כי על האדם מוטל לשמור את הסדר הראוי לו ולכך הדבר הזה נגלה במפורש לאדם, אבל סדר כל העולם כולו גם כן הוא בתורה, שאין התורה רק סדר מציאות העולם בכללו. וזה שאמרו במדרש יל, שהיה מביט בתורה וברא את עולמו, ר"ל שהתורה בעצמה היא סדר הכל. ולכך, כאשר רצה השם יתברך לברא את עולמו ולסדר אותו, היה מביט בתורה שהיא סדר הכל וברא את עולמו. ומפני שהתורה היא סדר כל העולם, כל דבר שהוא מסודר הוא דבר אחד מקושר, כמו שהיא התורה היא סדר אחד כי התורה אחת היא. ולכך אמרו דעשרה מאמרות נברא העולם, והלא במאמר אחד יכול להבראות ומה תלמוד לומר, לתת שכר טוב לצדיקים שמקיימים את העולם שנברא בעשרה מאמרות, ולפרוע מן הרשעים שמחייבין את העולם שנברא בעשרה מאמרות. ואין הפירוש, שלכך נברא בעשרה מאמרות נתול. להראותו במאמר אחד כדי לתת עונש לרשעים, כי דבר זה אין הדעת נותן. אף שהיה יכול לבראותו במאמר אחד כדי לתת עונש לרשעים, כי דבר זה אין הדעת נותן.

ואלא עלמא אמאי קא מקיים אקדושה דסידרא ואיהא שמיה רבא דאגדתא שנא' (איוב י, כב) ארץ עפתה כמו אופל צלמות ולא סדרים הא יש סדרים תופיע מאופל

The Gemara poses a question: But if everything is deteriorating, why does the world continue to exist? The Gemara answers: By the sanctification that is said in the order of prayers, after the passage that begins: And a redeemer shall come to Israel, which includes the recitation and translation of the sanctification said by the angels, and by the response: Let His great name be blessed, etc., which is recited after the study of aggada. As it is stated: "A land of thick darkness, as darkness itself; a land of the shadow of death, without any order" (Job 10:22). Therefore, it can be inferred from this verse that if there are orders of prayer and study, the land shall appear from amidst the darkness.

46. Sota 49a

דברים י"א:י"ז

(זי) וְחָרָה אַף־ה' בָּכֶּם וְעָצֵר אֶת־הַשְּׁמַׂיִם וְלְֹא־יִהְיֶה מְטְׂר וְהַצְּדְּמְה מְעָל הָאָרֶץוְהַצְּדְמְה לְא תִמֵּן אֶת־יְבוּלֵה וַאֲבַדְתָּם מְהֵרָה מֵעַל הָאָרֶץהַטֹּבָה אֵשֵׁר ה' נֹמֵן לָכֵם:

47. Devarím 11

Deuteronomy 11:17

(17) For the LORD's anger will flare up against you, and He will shut up the skies so that there will be no rain and the ground will not yield its produce; and you will soon perish from the good land that the LORD is assigning to you.

יג. נוהגים רבים לקנות לנער שעון יפה, והמנהג שהקוואמער או הסנדק קונה לו את השעון יד).



48. Níteí Gavriel R' Gavriel Zinner

יד) נתיבות המערב עמוד קמ"ב אות י"ג שכן מנהג מרוקו, והטעם כדי להורות לו כי מעתה יש לו לשמור על הזמן כי הוא יקר. והגה"צ מצעהלים זצ"ל סיפר על עצמו שכשנפטר בעל קדושת יו"ט מסיגעט זצ"ל בכה רבות, לפי שהוא היה הסנדק שלו, ולא קיבל ממנו השעון שהיה צריך לתת כנהוג.

שְׁמִירַת הַוְּמַן שֶׁל הָאַדְמוֹ״ר רַבִּי אַבְּרָהָם מְּרְדְּבֵי מִגוּר זַצַּ״ל,
בַּעַל הָ״אַמְרֵי אֱמֶת״, הְיְתָה לְשֵׁם דְּבָר בְּקֶרֶב חֲסִידִיו וּמַעֲרִיצִיו. הַכּּל
יְדְעוּ לְהָעִיד עַל זְרִיזוּתוֹ הַפִּפְלֶגֶת וַחֲשִׁיבוּת הַוְּמַן בְּקִיצוֹנִיוֹת, עַד שֶׁלְפִי
שְׁמוּעָה אַחַת, הְתְבַּשֵּא עָלְיו הָ״חָבֵץ חַיִּים״ זַצַ״ל, שֶׁלֹּא הִתְבַּשֵּל
מִתַּלְמוּד תּוֹרָה כֵּל יְמֵי חַיָּיו אֲפָלוּ רְגָעִים סְפוּרִים.

49. Kol Yemei Chayei

יְּהָה רָגִיל לוֹמַר: מַה טַעַם נְהְגוּ לְתֵת לְחָתָן שְׁעוֹן זְהְביּ

לְרֵמֵז לוֹ, כָּל דַּקָּה וְרֶגַע שָׁוִים זָהָב, וְיֵדַע שָׁכְּעֵת, כְּשֶׁמַּתְחִיל זְמַן חְדָשׁ בְּחַיָּיו – לְנַצֵּל כָּל רָגַע.

#### -- היאך יכול בן תורה לצמוח ללא שעון?

מתוך-מבט מעמיק ומקורי התבונן על כל נושא, וכל פרט ולו השולי והחסר חשיבות לכאורה, קיבל אצלו משמעות שונה, ולא נמנע מלהעיר ולבקר, מתוך ידידות ואהבה את מקורביו.

מתוך הוקרת השעה והערכה אמיתית לכל רגע חולף, העיר פעם הערה בעלת פנים עמוקות ונוקבות.

אחד מתלמידיו המקורבים שהיה לומד עמו בחברותא איחר פעם ללימוד המשותף. לאחר ששם לב לכך שהבחור הולך ללא שעון, פנה אליו בתוכחה גלויה: "אינני יודע איך בן תורה יכול לצמוח בלי שעון! – הרי כל חיי בן התורה סובבים סביב השעון, זמן קריאת שמע, זמן תפילה, זמני שבת ויום טוב, סדרים וקביעות לתורה, ועוד".

50. Nísecha B'Mamleches HaTorah

R' Simcha Zissel

51. Shemos 12:2

הַחָּדֶשׁ הַזֶּה לָכֶם רַאשׁ חֲדְשֵׁים רִאשְׁוֹן הוּאֹ לָבֶּם לְחָדְשֵׁי הַשָּׁנֵה:

This month shall mark for you the beginning of the months; it shall be the first of the months of the year for you.

52. R' Ovadía Seforno

החדש הזה לכם ראש חדשים מכאן ואילך יהיו החדשים שלכם, לעשות בהם כרצונכם, אבל בימי השעבוד לא היו ימיכם שלכם, אבל היו לעבודת אחרים ורצונם, לפיכך ראשון הוא לכם לחדשי השנה. כי בו התחיל מציאותכם הבחיריי:

החדש הזה לכם ראש חדשים, from now on these months will be yours, to do with as you like. [you have My authority to organise your own calendar. Ed.] This is by way of contrast to the years when you were enslaved when you had no control over your time or timetable at all. [Freedom, i.e. retirement from the "rat race," means being able to formulate one's own timetable. Ed.] While you were enslaved, your days, hours, minutes even, were always at the beck and call of your taskmasters.

53. Medrash Shmuel

Avos 5:4

R' Shmuel Di Uzeda

חוב זה כי אין אבידה כאבידת הזמן, גם הודיע לאדם כי שלש אלה הנזכרים במשנה העומר ושתי הלחם ולחם הפנים כלם רומזים על המזונות ובסבתם מתברכים המזונות ולא נמצא בהם פיסול לעולם, כן במזונות האדם ובמאכלו יזהר שלא ימצא בו פיסול ולא יאכל דבר שאסור: כן אתה האיש הזהר בדבר שאין לו תמורה כמו אם בא לידך שום מצוה עוברת עשה אותה ולא יעבור הזמן כענין עבר יומו בטל קרבנו, וכן הזהר באבידת הזמן בדברי בטלה שאין לו תמורה שאם תעסוק בתורה למחר הוא חיוב היום עצמו ומה שהיית חייב ביום שנתבטלת אין לו תשלומין כי אין לך זמן שראוי לפרוע

#### Transforming "Jewish Time" into Being Punctual

Orabbisblog.brsonline.org/1391-2/

January 13, 2016

54.



The Powerball lottery and its record \$1.5 billion jackpot has engendered great conversation about what we would do with the money if we won. Indeed, money is a tremendous commodity, a critical resource. And yet, there is an even more precious commodity that we waste all too often.

When it comes to money, if we run low, there are ways in which we can try to replenish. If we work harder maybe we can always earn more and, therefore, have more money to spend. But when it comes to time there is nothing we can do to earn more. No matter who we are, how smart or foolish, young or old, rich or poor, we all are bound by the same 24 hours in a day and 168 hours in a week. There is nothing we can do to expand or accumulate or grow more time. Once it has passed, it cannot be recovered. If it is wasted, it cannot be made up. There is a limited amount of it allocated to each one of us and with every passing second we come closer to emptying our account. As badly as we would like to slow it down sometimes, or speed it up at others, we cannot control time; it moves along at a steady pace entirely beyond our control or manipulation.

And yet, despite its preciousness and irreplaceability, we tend to bring a casual attitude towards it, wasting it, and some even choosing to kill it.

Urban Dictionary, a web site dedicated to cataloging modern phrases and idioms, defines Jewish time as follows:

Not perfectly on time; possibly somewhat late, but no harm is done as a result. The implication is that there is no need to be exactly on time, and starting a little late is acceptable.

The term comes from Jewish culture, which is often relaxed about punctuality.

When an event is schedule to take place at 2:00 Jewish time, it could be at 2:05, 2:12, 2:15, or

#### Discipline is Freedom

even 2:35, and everyone is satisfied.

"The wedding will start at 6:00 PM Jewish time." "We will meet in the lobby at 4:30 Jewish time."

One can debate why historically or sociologically the phenomenon of "Jewish time" being synonymous with being late developed, but whatever the reason, it is sad and unfortunate. Of all people, we are to have an acute time awareness, time consciousness, and profound appreciation for the value of time. Our Jewish lives are informed and directed by mitzvos, many of which depend on time; by prayers, which must be completed by a certain time; and by holidays that are determined by date and time.

Indeed, the very first mitzvah of the Torah, the first commandment that we received as a people, is to value time. "Ha'chodesh ha'zeh lachem rosh chodoshim, rishon hu lachem l'chadshei ha'shanah. Hashem said to Moshe and Aharon – This month shall be for you the beginning of the months; it shall be for you the first of the months of the year." With this commandment comes the privilege and responsibility to control the Jewish calendar through testimony of the new moon and the determination of the human court of when the month begins and consequently when our holidays fall.

For two hundred and ten years, as slaves in Egypt, our people had no control over their own time or their own destiny. Our taskmasters and oppressors determined how we spent every single moment. It is specifically at that point, when the Jewish people are on the cusp of attaining freedom, explains the Sforno, that we are given the commandment about time. At the core of freedom is the ability to be the arbiters and determiners of our own time. Freedom and time are intertwined. Rabbi Soloveitchik saw the freedom to control time as the very definition of a human being and the very essence of consciousness. The only creature that can experience time, that feels its passage and senses its movement, is man.

Time awareness is at the core of our humanity and is the responsibility of freedom. Being relaxed about punctuality, running late, and having a casual attitude towards start times, is not Jewish time, it is the antithesis of the Jewish notion of time. Wasting time, bitul z'man, is tantamount to burning money, and killing time murders possibility and potential.

In a fantastic article in Forbes, "5 Minutes Early Is On Time; On Time Is Late; Late Is Unacceptable," Brent Beshore shows how disrespectful, inefficient, and self-centered it is to run late. He writes:

- **Disrespectful:** Being on time is about respect. It signals that you value and appreciate the other person. If you don't respect the meeting's participants, why are you meeting with them in the first place?
- **Inconsiderate:** Unintentionally being late demonstrates an overall lack of consideration for the lives of others. You just don't care.
- **Big-Timing:** Intentionally being late is about power. It's showing the other person, or people that you're a "big deal" and have the upper-hand in the relationship.

#### Discipline is Freedom

- **Incredible:** No, not in the good way. When you miss meeting times or deadlines, your credibility takes the trajectory of a lead balloon. If you can't be counted on to be on time, how could you possibly have credibility around far tougher tasks?
- **Unprofitable:** Let's consider a scenario where five people are holding a meeting at 2 p.m. Your sauntering in ten minutes late just wasted 40 minutes of other peoples' time. Let's say the organization bills \$200/hour. Are you paying the \$133 bill? Someone certainly is.
- **Disorganized:** If you can't keep your calendar, what other parts of your life are teetering on the edge of complete disaster? Being late signals at best that you're barely hanging on and probably not someone I want to associate with.
- **Overly-Busy:** Everyone likes to equate busyness with importance, but the truly successful know that's not true. Having a perpetually hectic schedule just signals that you can't prioritize, or say "no," neither of which is an endearing trait.
- **Flaky:** Apparently some people just "flake out," which seems to mean that they arbitrarily decided not to do the thing they committed to at the very last minute. Seriously? That's ridiculous.
- **Megalomaniacal:** While most grow out of this by the age of eight, some genuinely believe they are the center of the universe. It's not attractive.

Beshore concludes: "Paying attention to punctuality is not about being "judgy," or stressed. In fact, it's quite the opposite. It makes room for the caring, considerate, thoughtful people I want in my life, whether that's friends or colleagues. Think of how relaxing your life would be if everyone just did what they said they'd do, when they said they'd do it? A good place to start is with yourself and a great motto is something I was taught as a child: '5 minutes early is on time. On time is late. Late is unacceptable."

Of course being late will happen. We run into emergencies and unexpected, uncontrollable circumstances. The decision we have to make is, for us, is being late an exception or the rule? Are we chronically late, or does it happen on occasion? Do we anticipate we will be late or do we make every effort to be on time? Are we ashamed when we are late and do we apologize and take responsibility, or have we become so habituated to not being on time that we no longer even notice?

Imagine how much time would be saved and how much good could be done if our simchas started and ran on time, if our classes and programs were punctual, and if we were always true to our word when meeting a friend or attending a meeting.

While we can't expand or slow down time, we can make the most of it and value each moment. By learning to manage this most precious commodity, we will in fact have won much more than the lottery.



#### 55. R' Shlomo Zalman Auerbach 1910-1995

שו״ת צמח צדק חו״מ שער המלואים סי׳ י״א מש״כ בזה. 13. ולפעמים היה ממליץ להתחזק בשמירת זמנים קבועים לסדרי היום, שהוא יתד שהכל תלוי בו. והיה מרבה להתריע על כך, שאכילה בזמן קבוע ומן שונה בזמן קבוע וכן שאר סדרי היום, תועלתם רבה ונפלאה הן לישוב הדעת וצילותא דשמעתא והן לשמירת הזמן שלא יאבד חלילה לריק, והיה אומר: צורבים רבים הכרתי שהיו מוכשרים להתגדל לתפארת, אבל אי שמירת הזמנים היה בעוכריהם, ולא הצליחו (וראה הלי״ש תפלה פ״ה ארחות הלכה ציון 56). ומעודו שמר רבנו בדיקנות על זמנו וסדרי יומו, ובפרט כשקבע זמן מסוים עם זולתו, שאז דקדק מאד לשמור על השעה המדויקת, ודרש כן גם מאחרים. 14. ורגיל היה-רבנו

After his prayer, Rabbi Alexandri said the following: May it be Your will, Lord our God, that You station us in a lighted corner and not in a

and do not let our hearts become faint nor our eyes dim. Some say that this was the prayer that Rav Hamnuna would recite, and that after Rabbi Alexandri prayed, he would say the following:

Master of the Universe, it is revealed and known before You

that our will is to perform Your will, and what prevents us?

On the one hand, **the yeast in the dough**, the evil inclination that is within every person;

and the subjugation to the kingdoms on the other.

May it be Your will

darkened corner,

that You will deliver us from their hands, of both the evil inclination and the foreign kingdoms,

so that we may return to perform the edicts of Your will with a perfect heart.

#### 56. Berachos 17a

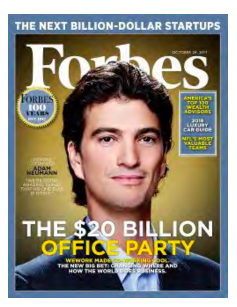
רבי אלכסנדרי בתר צלותיה אמר הכי יהי רצון מלפניך
ה' אלהינו שתעמידנו בקרן אורה ואל תעמידנו בקרן
חשכה ואל ידוה לבנו ואל יחשכו עינינו איכא דאמרי
הא רב המנונא מצלי לה ורבי אלכסנדרי בתר דמצלי
אמר הכי רבון העולמים גלוי וידוע לפניך שרצוננו
לעשות רצונך ומי מעכב שאור שבעיסה ושעבוד מלכיות
יהי רצון מלפניך שתצילנו מידם ונשוב לעשות חוקי
רצונך בלבב שלם

### Why This Jewish Billionaire Keeps Shabbat

by Jewish Breaking News

57.

Adam Neumann, 38, is a young billionaire and considered one of the world's most promising Israeli business men. Adam told Yediot Acharonot that he's been keeping Shabbat with his wife and 5 children these past 2 years. "I totally disconnect. There's no one I talk to and that's something I'm not willing to compromise on," he said in his interview. "At first it seemed like a burden but it gives me time with my wife and children and friends."



Adam is the owner of WeWork which is based in New York and has 3,000 employees in 238 locations in 56 cities across 18 countries around the world. It's worth \$20 billion and it's a work space business hub company that provides office space with advanced technologies which attract a lot of talented techies and start-up entrepreneurs. You can well imagine Adam's work schedule which includes many flights on the Tel-Aviv- New York route. "Last week I had a crazy week with a lot of flights and work," Adam says.

But on Friday morning Adam and his wife get up and say 'we're ready for Shabbat' and when Shabbat does come Adam's wife lights candles and tranquility settles on the house. "All our friends came for a meal that was cooked before Shabbat. At that time we're disconnected but in reality we're really connecting. I spend more time than ever with my family. I even see my mother more and call her during the week too. The more I keep Shabbat the better the company does, go figure that one out!"

Neumann grew up in Kibbutz Nir Am and went to New York immediately after completing his mandatory army service hoping to become wealthy quickly. But things didn't quite work out initially. "I was always angry with people and felt this sense of entitlement." Adam admits.

But when he met his wife, things began to change. "She got me to stop smoking and stop complaining about the past and showed me how to be happy and do something that has meaning to me." Before that he was in constant pursuit of wealth, after all what could be more important, thought Adam at the time. But then, 10 years ago Adam also had no idea how his life would look. "10 years ago, if you'd have asked me what my life would be like, I'd never believe I'd improve so much in the way I interact with people. I have a better approach to things and the most satisfying thing to me is to help all those who helped me in the past like my parents, my grandmother and my friends."

58. Berachos 57b

שלשה משיבין דעתו של אדם אלו הן קול ומראה וריח שלשה מרחיבין דעתו של אדם אלו הן דירה נאה ואשה נאה וכלים נאים:

Three matters ease one's mind, and they are: Voice, sight, and smell, when they are pleasant and aesthetic. Three matters give a person comfort, and they are: A beautiful abode, a beautiful wife, and beautiful vessels.

59. Rambam Hílchos Deí'os 5:9

The disciple of the wise should wear becoming and clean clothes, and it is forbidden to have a spot or grease or anything of a like unclean nature, found upon his garment. He should not wear clothes fit for a king such as trimmed with gold or purple which attract everybody's gaze, nor the clothes of a pauper which put the wearer to shame, but average garments of becoming style. He should not wear transparent garments as, for example, garments made of very fine linen which are made in Egypt; nor should they be too long, trailing upon the ground, like the garments of the arrogant, but it may reach to the heel, and the sleeves to his finger-tips. He should not permit to trail his fringed garment, as it appears arrogant, save only on the Sabbath, if he has no other to change. He should not wear patched-up shoes, patch upon a patch, in summer time; but in winter time it is permitted if he be poor. He should not go out on the street perfumed, nor with perfumed garments, nor put perfume in his hair; but if he puts perfume upon his skin to remove perspiration there is no rule forbidding it. Likewise should he not go out alone at night, unless he had set a specified time to go out to his studies. All these ethical rules are so as not to cast any suspicion upon the disciples of the wise. 12

מַלְבּוּשׁ תַּלְמִיד חַכָם מַלְבּוּשׁ נָאָה וְנַקִי. וְאַסוּר לוֹ שֵׁיָמֵּצֵא בָּבָגָדוֹ כַּתֶם אוֹ שַׁמְנוּנִית וְכַיּוֹצֵא בָּהֶן. וְלֹא יָלְבַּשׁ לֹא מַלְבּוּשׁ מַלַכִים כָּגוֹן בָּגָדֵי זָהָב וְאַרְגַמַן שֵׁהַכּּל מְסְתַּכְּלִין בַּהָן. וַלֹא מַלְבּוּשׁ עַנַיִּים שָׁהוּא מְבַזָּה אָת לוֹבְשׁיו אָלָא בָּגַדִים בֵּינוֹנִים נָאִים. וְלֹא יָהֵא בִּשַּׂרוֹ נָרְאֵה מְתַּחַת מַדַּיו כָּמוֹ בָּגָדֵי הַפַּשָׁתַּן הַקּלִים בִּיוֹתֵר שַעוֹשִׁים בַּמְצַרַיִם. וְלֹא יָהָיוּ בָּגָדֵיו סְחוּבִין עַל הַאָרֵץ כָּמוֹ בָּגָדֵי גַפֵּי הַרוּחַ אַלָּא עד עַקבו ובית יַד שֵׁלוֹ עַד רָאשֵׁי אָצְבָּעוֹתִיו. וְלֹא יְשַׁלְשֵׁל טליתו מפני שנראה כגסות הרוח אלא בשבת בלבד אם אָין לוֹ לְהַחֵלִיף. וְלֹא יִנְעַל מְנָעַלִים מְטַלַּאִים טָלַאי עַל גַּבֵּי טָלָאי בִּימוֹת הַחַמָּה. אֲבָל בִּימוֹת הַגְּשַׁמִים מַתַּר אָם הַיָה ענִי. לֹא יֵצֵא מִבְשֵּׁם לַשׁוּק וְלֹא בִּבְגָדִים מִבְשַּׁמִים וְלֹא יַשִּׁים בּשֵׁם בָּשַּערוֹ. אַבַל אָם מַשַּׁח בָּשַׂרוֹ בִּבשׁם כָּדֵי לָהַעֶבִיר אֶת הַזָּהַמָּא מְתַּר. וְכַן לֹא יָצֵא יְחִידִי בַּלַיִלָה. אַלָּא אָם כֵּן הַיָה לוֹ זָמַן קבוּעַ לַצֵאת בּוֹ לְתַלְמוּדוֹ. כַּל אַלוּ מפַנִי הַחַשׁד:

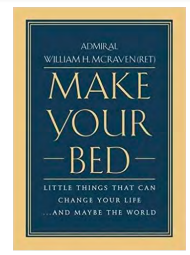
## "Make Your Bed" by Admiral William H. McRaven



Commencement address to the graduates of The University of Texas at Austin on May 17, 2014.

So, here are the 10 lessons I learned from basic SEAL training that hopefully will be of value to you as you move forward in life.

Every morning in basic SEAL training, my instructors, who at the time were all Vietnam veterans, would show up in my barracks room and the first thing they would inspect was your bed. If you did it right, the corners would be square, the covers pulled tight, the pillow centered just under the headboard and the extra blanket folded neatly at the foot of the rack — that's Navy talk for bed.



It was a simple task — mundane at best. But every morning we were required to make our bed to perfection. It seemed a little ridiculous at the time, particularly in light of the fact that were aspiring to be real warriors, tough battle-hardened SEALs, but the wisdom of this simple act has been proven to me many times over.

If you make your bed every morning you will have accomplished the first task of the day. It will give you a small sense of pride, and it will encourage you to do another task and another and another. By the end of the day, that one task completed will have turned into many tasks completed. Making your bed will also reinforce the fact that little things in life matter. If you can't do the little things right, you will never do the big things right.

And, if by chance you have a miserable day, you will come home to a bed that is made — that you made — and a made bed gives you encouragement that tomorrow will be better.

If you want to change the world, start off by making your bed.

During SEAL training the students are broken down into boat crews. Each crew is seven students — three on each side of a small rubber boat and one coxswain to help guide the dingy. Every day your boat crew forms up on the beach and is instructed to get through the surfzone and paddle several miles down the coast. In the winter, the surf off San Diego can get to be 8 to 10 feet high and it is exceedingly difficult to paddle through the plunging surf unless everyone digs in. Every paddle must be synchronized to the stroke count of the coxswain. Everyone must exert equal effort or the boat will turn against the wave and be unceremoniously tossed back on the beach.

For the boat to make it to its destination, everyone must paddle. You can't change the world alone — you will need some help — and to truly get from your starting point to your destination takes friends, colleagues, the good will of strangers and a strong coxswain to guide them.

If you want to change the world, find someone to help you paddle.

Over a few weeks of difficult training my SEAL class, which started with 150 men, was down to just 35. There were now six boat crews of seven men each. I was in the boat with the tall guys, but the best boat crew we had was made up of the the little guys — the munchkin crew we called them — no one was over about five-foot-five.

The munchkin boat crew had one American Indian, one African American, one Polish American, one Greek American, one Italian American, and two tough kids from the midwest. They out-paddled, out-ran and out-swam all the other boat crews. The big men in the other boat crews would always make good-natured fun of the tiny little flippers the munchkins put on their tiny little feet prior to every swim. But somehow these little guys, from every corner of the nation and the world, always had the last laugh — swimming faster than everyone and reaching the shore long before the rest of us.

SEAL training was a great equalizer. Nothing mattered but your will to succeed. Not your color, not your ethnic background, not your education and not your social status.

If you want to change the world, measure a person by the size of their heart, not the size of their flippers.

61. Ha'Lekach V'Halíbuv R" Avraham Schorr

050

מזה נשתנה הלילה הזה, שמעתי מאחד לפרש שהאדם צריך לשאול את עצמו מה נשתנה על ידי הלילה הזה, הלילה המיוחד הזה שיורדים בו אורות נפלאות, כמה זה פעל אצלו שנוי, ובמה הוא נשתנה על ידי קדושת הלילה. בלילה הזה נעשה נס לילה כיום תאיר, וזה הוא השנוי שאנו אומרים כאן מה נשתנה הלילה הזה, כמו שפי׳ השפ״א, זכמו כן האדם צריך להשתנות שנוי כזה מלילה ליום, והבן.