

# Men's Afternoon Kollel

Sponsored by Frohlich Financial Group, LLC

## **Contemporary Halacha Topics**

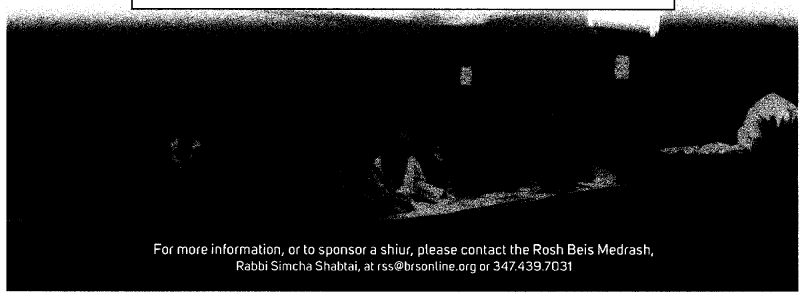
Week #2 – Should We Accept a Nazi Who Wishes to Convert?

Rabbi Efrem Goldberg

This week's learning is sponsored by Rabbi Moshe and Shelly Brand

In memory of

שרה בת יוסף ושרה בת מרדכי פנחס הכהן









## 1. Rabbí Joseph A. Polak

## "Forgiving the Germans: Paradigms & Dialectics from Halakha" Jewish Law Association Studies VII



Rabbi Polak is a child survivor of the Westerbork and Bergen-Belsen concentration camps; he lost his father and thirty members of his family in the Holocaust.

He is currently in his 44<sup>th</sup> year as Hillel Rabbi of Boston University About ten years ago, then, a young German—he was not yet thirty—arrived at my study with a request. He was part of a group of young Christians, he explained, who had visited Auschwitz as part of their religious education. At the end of the visit, each member of the group made a vow to give up a year of his or her life as penance for the Holocaust their parents and grandparents had authored. His particular penance was to volunteer for a year to improve, together with Cesar Chavez and his followers, the plight of the much-abused migrant farm workers. His request was simply for the use of a room and a telephone at our campus ministry center. I was deeply moved at the time. On the one hand I remembered the rabbinic adage "Nothing stands in the way of repentance." On the other I was troubled that both as a Jew and a survivor, I needed to be a part of this penance. He certainly did not know that I was a survivor, and in the end, I provided him with the quarters he sought.

Here then was young man who felt that he had inherited the iniquities of his forbearers, and that he had to take some responsibility for them. I do not know whether he sought forgiveness from G-d for these iniquities, although I suspect as much; what I am aware of is his deep religious need for moral cleansing, and that his strategy for this cleansing meant in some way doing the opposite of (and thereby in his soul and in the German soul perhaps undo) what the Nazis had done. Whereas Krupp and I.G. Farben engaged Jewish slave workers and let them work until they died, his penance consisted in doing everything in his power to improve the lot of hispanic laborers in California and Ohio who each

day breathed-in carcinogenic crop sprays and who were denied toilets and clean drinking water in their work-places<sup>5</sup>.

The questions for this paper thus present themselves: What does halakha have to say, first, about the repentant Nazi? Second—are the descendants of Nazis born, say, after 1943, to be treated as innocent victims of their parents' evil, or as tainted by their crimes? Are there consequences to such taint? Third—is there an halakhically identifiable role for Jews in any process of penance by Nazis or their innocent descendants (i.e. was I following halakha in giving the young German a room)? Fourth—is there an halakhic analogue to the Holocaust, or do we say that because its crimes were so unimaginable, halakha here is simply inapplicable? Fifth—is there an halakhic concept of collective guilt, such that we may speak of a Nazi-sympathetic collectivity about whom, and about whose offspring, moral/halakhic statements may be made? And finally—can an halakhic case be made for the notion, implicit in most of these questions, that evil can be undone, and if so, would this be true of all evil?



## 2. Chukas Ha'Ger R. Moshe Ha'Levi Steinberg Rav of Kiryat Yam

"Were we to base our ruling on humanitarian concerns, or for that matter, on national honor or sentiment, then surely [there would not be any way to meet this request]. Such a person, whose hands [are stained] with Jewish blood has no place in the [Jewish community]. Indeed, "let him be called 'unclean, yea unclean'" [Lev. 13:45]; let his place be distant from Israel. How difficult ... it is to entitle him 'our brother'.

"Yet from the perspective of the dry halakha I can find no barrier to accepting him. Behold Cain, the first murderer in human history, (according to Genesis Rabbah 22) crying, 'I have repented! I have separated!' Exodus Rabba 19:4 describes Job's reference that 'the stranger shall not remain outdoors' to mean that the Holy One, Blessed be He, does not invalidate a human being, He receives everyone, the gates remain forever open .... Does the Talmud not relate that R. Meir descended from Nero ...? Did not Nebuzaradan, slaughterer of Jews, repent and convert (B. Sanhedrin 96b)?

"If the Court is therefore convinced of his utter remorse, of his complete repentance, of [the purity of his motive to convert], then there is no halakhic barrier [to his conversion] ..."

#### שאלה ג.

כת"ר ביקשני לחוויד בענין נכרי, לשעבר חבר פעיל במפלגה הנאצית הירועה לשמצה ויש, להניח שבעצמו השתחף במעשים נפשעים, וכעת חזר בתשובה ורוצה להתגייר — אם מקבלים אותו.

#### תשובה

אם לדון מבחינה אנושית בכלל ומבחינת הכבוד והרגש הלאומי בפרט, משוט זברור שאין המצפון מרשה להודקק לו ולענות לבקשתו בחיוב. בר־נש כזה אשר, ידין דם יהודי מלאות אין מקומו במחנה ישראל, כי אם טמא טמא יקרא לו ומקומו הרחק מבית ישראל, ואיך קשה הדבר להכריז עליו: אחינו אוה.

אבל מבחינת ההלכה היבשה אינני רואה כל מניעה מלקבלו. תנח קין, הרוצח הראשון בתולדות האנושות, אמר לפי תמדרש בב"ר פכ"ב עשיתי חשיבה ונתפשרתי. יצי במד"ר שמות יס ד. אמר איוב בחוץ לא ילין גר. שאין הקב"ה פיסל לבריה אלא לכל הוא מקבל השערים נפתחים בכל שעה. יכל כי שהוא מבקש ליכנס — יכנס. ועי בשו"ת בשמים ראש המיוחס לרא"ש. שכתב בס" קצו שמכל האומית מקבלים גרים ואפילו מורע עמלק יעי בש"ט גיטין נו ונסנהדרין צו. שמנירון הרשע יצא התנא רבי מאיר. תביוראדן רב טבחים. אחרי שהרג ושפך רבבות יתודים החסים מכל פשע עשה תשובה והתגייר. וחו"ל לא גרתעו לומר. נבווראדן גר צדק היה.

לכן אם בית הדין משוכנע שהוא התחרם בחרטה גמורה: חזר בחשובה שלימה. מתאמץ בכנות להכנס תחת כנסי השכינה ולא מסתתרת אינו כוונה של הנאה אישית או קבלת שדרה — אין מצד ההלכה כל איסור לקבלי לחיק היהדות.

והא שרצה כת"ר לפסול את הגכרי המדובר מלקבלו. כי ידו השמאלית נקסעה ואינו יכול לקיים מצות תפילין. כיון שאינו ראוי לבילה. בילה מעכבת. נקסעה ואינו יכול לקיים מצות תפילין. כיון שאינו ראוי לבילה. בילה מעכבת יות בגדר הכלל של הגמי בכורות ל' ב. עכו"ם שבא לקבל דברי תורה חוץ מדבר אחד אין מקבלין אותו — אינני רואה בזה כל פסול או עיכוב מלקבלו יכל הסבדה כילה בטעות יסודה. הנת בשאגת אריה הל' תפילין סי' לה כתב הא דאמרינן במנחות לז א. אין לו זרוע פטור מן התפילין, הכוונה שהוא סטור רק מתפילין ש"י אבל בשל ראש הוא חייב, ובמילא יכול הנכרי הזה לקיים מצות תפילין בשל תפילין של ראש. ונ"ל להביא ראיה להשאג"א משורת הרמ"א סי' קכב. שנשאל מי שנקטעה ידו השמאלית אם מחויב להנית על היד הימנית. ומסק שפטור מלהגיח על הימנית. משמע דדוקא מלהנית על הימנית הוא פטור, אבל בשל ראש חייב.

יעוד בנכרת הגיד כתבו התום׳ ביבמות מו ב. שאין המילה מעכבתו מלהתגייר וסגי בטבילה גרידא א״כ הרי זה ק״ו, אם נכרי שנכרת הגיד מקבלים אותו ללא מילה, שהיא היסוד העיקרי של הגיור. כשנקטעה ידו השמאלית בודאי שמקבלים אותו, וזה דבר פשוט וברור ואין להאריך בזה יותר.

בשולי המכתב מביא כת"ר את המדרש התמוה, ישלם ה' פעלך וחהי משכורתך שלמה מעם ה' אלקי ישראל אשר באת לחסות תחח כנפיו (רות ב -- יב). א"ר חסא אשר באת לחסות תחת כנפיו, ומה חידש ר"ה ומה הוסיף על הפסוק, והסביר בטוב טעם עפ"י הגמי יבמות מח בי מפני מה גרים בומה"ו מעותין וכר, אבל כבר קדמו בזה בנחלת יעקב על מס' גרים, ס"ב ה"ו, ע"ש.

ונ"ל להסביר את המדרש הנ"ל בפשטות, כי בספר הגו"א "באורי מלים הנרדפות" אות בטח חסה. מבדיל בין שני המושגים. בטח — המחכה למלוי הבטחה מסוימה: חסה — בטחון בדבר שלא הובטח לו מראש. ע"ם. והיינו איפוא כוונת ר"ח במדרש זה. שבא להדגיש. אשר באת "לחסית" כלומר שהתכוונת להכנס תחת כנפי השכינה "לא קבלת שום הבטחה מראש. כמכואר בשו"ע הלי גרים סיי רסת סי"ב.

ואיידי דחביבים לי דברי א"א הגאון וצ"ל. ארשום לו מה שכתב לפרט את המדרש הנ"ל בספרו "שערי יצחק" בכת"י וו"ל: המהרש"א בח"א פוטה יד א. חידש דרוקא במצוה שנתחייב בה אמרינן שכר מצוה בהאי עלמא ליכא. אבל אם הוא מכנים עצמו לידי חיוב באמת יש שכר בהאי עלמא יהנה לר"ת הוה קשה איך נאמר לרות ישלם ה' פעלך ומשכרתך שלמה. הרי שכר מצוה בהאי עלמא ליכא. ולכן הסביר ר"ח תחת אשר באת שהכנסת עצמד לחיוב, ע"כ מגיע לך שפיר שכר, ודפח"ה.



## 3. Gemara Sanhedrin 96b

The Gemara describes Nebuzaradan's conquest of Jerusalem: אָמַר רָבָא – Rava said: טָעִין תָּלֶת מָאָה בּוּדְנָיִתָּא נַרְנָא דְפַּרְוָלָא רָשָלִיט בְּפַרְוָלָא שָׁרַר לֵיהּ וְבוּכַרְגָצֵר לְנְבוּוַרְאָרָן – Nebuchadnezzar sent Nebuzaradan three hundred<sup>[5]</sup> mule-loads of iron axes that could prevail over iron.[6] בוּלְחוּ בַּלֶעָתִינְהוּ חֶד דָשָׁא דִּירוּשָׁלֶם - But one gate of Jerusalem swallowed them all; i.e. all the axes shattered when they were used against just one of Jerusalem's gates. יָּהֶלְמוּן יָהֶלְפוּת יָהָלֹמוּן יִהָּלָהָר בְּבַשִּׁיל וְבֵילָפּוּת יָהָלֹמוּן יִי – This is as it is stated: [Against one of] its entranceways they beat with [all their] hatchets and axes together [but to no avail].[יו בעי למיהדר – [Nebuzaradan] sought to withdraw. אַמִר He said: אָמָר – אָמָר – אָמָר אַלָּא לִיעַבָּדוּ בִּי הָיכִי דְּעָבְדוּ בְּסַנְחָרִיב – I am afraid lest they do to me what they did to Sancheiriv.[8] ענקא קלא קאר – A heavenly voice emanated and said: יעורר בר שְנור – "O leaper, the son of a leaper![10] – בָּר שְנור – Nebuzaradan, leap into battle and conquer Jerusalem! דְּמָטָא דימנא דמקדשא חריב – For the time has come for the Temple to be destroyed, והיבלא מיקלי – and for the Sanctuary to be burned!" פְּשׁ לֵיה חֶר נַרְנָא – [Nebuzaradan] had a single axe left over. אָתָא מָחְיֵיהּ בְּקוֹפָא (אִיפְתָח – He went and struck (the gate] with the axe's blunt end,[12] and it opened. שנאמר , יורע "הַנְּמִעְלָה בְּסְבַךְ עִץ־קַרְדְמוֹת – This is as it is stated: May [that] axe of a wooden thicket [which the enemy used to breach

Jerusalem] be recalled [by God] as though it were brought Above [and laid before the Heavenly Throne]. נקוד קטול ואול עד דְמָטָא לְהָיכַלְא – Nebuzaradan proceeded through the city, killing as he went, until he reached the Sanctuary. אַרְלִיק ביה נוכא – He set fire to it. נֶבֶה הַיכָּלָא – The Sanctuary ascended heavenward, דרכו בַּיה מִן שְמֵנָא – but they trod on it from Heaven, pushing it back down. שנאמר ,,גת דרה הי "הונהה – לְּבְתוּלֵת בַּת־יְהוּנָה – This is as it is stated:[As in] a winepress, HASHEM has trodden the virgin daughter of Judah. RZ דְּעָתִּיה - [Nebuzaradan] became arrogant in light of his success. נְּפָקָא נְאָמְרָה לֵיִה – A heavenly voice emanated and said to him: עמָא קטולָא קטלא - "It is a slain nation that you slew, נוֹכָלָא קַלְיָא קַלָּיא פַלְיית – it is a burned Sanctuary that you burned, אַחִינָא טְחִינָא שְחִינָא – it is ground flour that you ground!" שְּנָאֲמֵר "קָחִי רְחַיִם וְטַחָנִי קָמַח נָּלִי צַּמְתַךְ יישפי־שֹבֶל גַּלִי־שוֹק עָבְרִי נְחָרוֹתיי – This is alluded to in Scripture. as it is stated: Take millstones and grind flour. Lay bare the side of your head; expose the braids. Lay bare the thigh; wade through the rivers, ומים לא נאָמָר – In this verse, it is not said: "wheat"; קפֿא קפּח – rather, it is said: "flour," which is wheat that has already been ground. The verse says "grind flour" to teach that Nebuzaradan would crush the Jews only after they had already been "crushed" by Divine decree.

The narrative continues:

to them: בַּלוּ לִי - "Tell me (מו what this blood really is. נאי לא And if you do not, סְרִיקְנָא לְכוּ לְבִשְּׁרְיִיכוּ בְּמַסְרִיקָא דְּפַרְזְלָא
 I סְרִיקְנָא לְכוּ לְבִשְּׁרְיִיכוּ בְּמַסְרִיקָא will tear your flesh with an iron comb!" אָמְרוּ לִיהּ - They answered him: האי כהן ונביא הוא – "This is the blood of a man who was a Kohen and a prophet דאִינֶבֶּי לְהוּ לְיִשְׁרָאֵל בְּחוּרְבָּנָא who prophesied to Israel about the destruction of Jerusalem, וקטלוהו – and they killed him." – אַמֶּר לָהוּ [Nebuzaradan] said to them: אָגא מְפַנִיסְנָא לִיה – "I will appease him."(פוֹ רַבָּנוֹן – He brought rabbinic scholars קטיל עילְויה – and slew them over [the blood], אי פור – but it did not rest. איִיהֵי דְּרְדְקִי רְבּי רֵב — He brought schoolchildren - קטיל עילויה – and slew them over it, קטיל עילויה – but still it did not rest. אַיִימֵי בְּרְחֵי בְהוֹנָה – He brought young Kohanim<sup>[23]</sup> בטיל עילויה – and slew them over it, אולא נָה – but still it did not rest. ער די קטל עילניה השעין ואַרְבָּעָה ריבוּא – Nebuzaradan continued slaying people until he had killed ninety-four myriads[24] over [the blood], און – but still it did not rest. וְבַרְיַה - He approached it and exclaimed: וְבַרְיַה יְבַרְיָה - "Zechariah! Zechariah! יְבַרְהִים – I have destroyed their best. ניתא לָךְ דְּאִיקְטְלִינְתוּ לְבוּלְתוּ לְבוּלְתוּ - Do you want me to kill them all?" מָר נָח – [The blood] immediately rested. הְרָהֵר תְשׁוּבָה בְּדַעְתִּיה – At that moment, thoughts of repentance entered [Nebuzaradan's] mind. אָמָר He said to himself: מָה הָם שֶלא אִיבְרוּ אָלָא נָבְשׁ אַחָת בָּף – If they, who took only one life, are punished so severely, ההוא נָבָרָא מָה קיקוי עליה – then what will become of that man,[25] who killed all those people! עַרַק – [Nebuzaradan] ran away. שַׁרַר – נאָיתְנּיִיר He sent a will to his household – פורטיתא לְבֶּיתִיה and he converted to Judaism.

Having mentioned that Nebuzaradan converted to Judaism, the Gemara cites a Baraisa that enumerates other enemies of Israel who became associated with Judaism:

נְיֵּנְרָ רְבְּנָן — The Rabbis taught in a Baraisa: נַעַמָן גָר תוּשָׁב תָּיָה

- NAAMAN WAS A RESIDENT CONVERT. (26) בנור אָרָן גּר עָרָק הָוָה ה NEBUZARADAN WAS A RIGHTEOUS CONVERT. (27) מִּבְּנִי בְּנָיוֹ שֶׁל הַרְּחַרִּי בּירוֹשֶׁלִים היריב לימְּדוֹ הוֹרָה בְּירוֹשֶׁלִים היריב לימְדוֹ הוֹרָה בְּירוֹשֶׁלִים בּארוֹא בּצרוֹשְׁלִים בּארוֹשְׁלִים בּארוֹב לימְדוֹ הַירוֹב לימְדוֹ הוֹב בּארוֹב בּארוֹב בירוֹשְׁלִים האברונה בירים בארבים בא

The Baraisa continues:

בּיבָּי בְּנִי עָל הָּמָן לְמְדוֹ תוֹרָה בִּבְּי בְּרָי בְּרָי בְּרָי עָל הְמָן לְמְדוֹ תוֹרָה בִּבְּי בְּרָי בְרָי בְּרָץ בְּאָר מִוֹרָה בִּבְּי בְּרָי עָל הַאָר מִאַר בּיבִּי בְּיִי עָל בְּיבִי עַעְבִי בְּיִי עָל בּיבִי בּיִי עָבְי בְּיִר עַבְּר בּיבִי בּיִי עָבְי בּיִר בּיבְּי בּיבְי בּיבְּי בּיבְי בּיבְּי בּיבְי בּיבְּי בּיבְי בּיבּי בּיבְיי בּיבְי בּיבּי בּיבּיב בּיבּיבּי בּיבּי בּיבּי בּיבּי בּיבּי בּיבּי בּיבּי



## 4. Chavos Ya'ir #79 R. Yair Bachrach (1639-1702), Germany

### סימן עמ\*

שאל גר צרק אחר מק"ק אמשמרדם אם מחויב לתחויר נגיבה שנגב מישראל כניותו, ווח אשר מור שנגב מישראל בניותו, ווח אשר מור שנגב מישראל בניותו, ווח אשר

בגמרא בפרק החולץ ויכמות מחזן תניא מפני מה
גרים בזמן הזה מעונים, ואמר ר' תנינא
שהוא בשביל שלא קיימו ז' מצות, והשיב עליו
ר' יוסי גר שנתגייר כקטן שנולד דמי, ונתן טעם
אחר. ומשמע מזה דכל עבירות שעשה כבר לא
יזכרו עוד והוי ממש כקטן שנולד לענין זה. אכן
בתוספות בפרק בן סורר (סנהררין) דף ע"א ע"ב,
דתניא בבדייתא דבן נח שהמית את ישראל או
בא על אשתר ונתגייר אם לא נשתנית מיחתו
להתמיר חייב מיחה, וכן פסק הרמב"ם בפרק י'
מהלכות מלכים מאמר ד', והקשה התוספות ור"ה
בן נחן מהא דגר שנחגייר, וכתבו שיש לחלק בין
דיני אדם לדין שמים. ואם כן ודאי מחויב
להחזיר הגזילה.

מכל מקום צל"ע על דברי התוספות, שאף שהן
אמת מצינו כמה דברים שפטור מדיני
ארם וחייב בדיני שמים כבריש פרק הכונס נכמא
קמא נה:ן, כי ירבה אלוה מאנוש בדינו, משא"כ
אם חמצי לומר דיש בשינוי העבירות חילוק
להיפך. כי בדברים שבינו למקום, כגון אם לא
נודע הדבר שחטא, הוא כקטן שנולד, משא"כ
אם נודע חטאתו לבית דין וחייב עליה בהיותו
בן נח נשאר דינו. ואם כן הוא הדין גזילה שהוא
בין אדם לחבירו, אפילו לא נודע לאדם הלא
חבירו יצעק עליו לשמים, ובכהאי גוונא אין
תשובה ויום הכפורים מכפר עד שירצה חבירו.

מכל מקום קשה לומר רבדיני שמים זה כן נח שנתגייר כקטן שגולר ואין עליו עונש כלל ואגן קטלינן ליה, והכי מקשה הש״ם בפרק הנשרפין (סנהדרין) דף פ״ב ע״ב: מיהו יש לומר דשאני החם דמעיקרא רחמנא פטריה, משא״כ זה שנתחיים כשעת מעשה מחורת בן נח, ואותו

מעשה אלו עשה ביהדותו היה גם כן חייב מיתה, לכן נשאר בחיובו מיתה. מיהא דווקא אם אינה חמורה ממיתה שנתחייב בראשונה. ולפי זה אם אכל אבר מן החי ואחר כך נתגייר, לוקה, רק דיש לומר דלמא נגידא חמירא ממיתה כבכחובות [לגי], וצ"ע.

ויש להמתיק הענין כטוב טעם, כי הענין שגר שנחגייר כקטן וכו׳ מפני שקבלת עול תודה ומצות מכפר על כל תועבת ה׳ אשר עשה [כי בנר שחיה נוי כופר בבורא עולם עסקינן] כמר תשובה מעלייתא, כאלו עשה אותו מעשה ביחדותו ועשה תשובה, לכן לא יועיל לו גירותר בדבר שחייב עליו מיחח בית דין כמו שלא יועיל גם כן בישראל על ידי תשובה. מכל מקום באשר עתה [הוא] ישראל לא נוכל לדונו במיחת בן נח. בם לא להחמיר אם מיחת ישראל חמורה, ודו״ק בם לא להחמיר אם מיחת ישראל חמורה, ודו״ק.

נקום מיהא דאם בידו גולה, והוא הדין גניבה דהוי גם כן אביזריה דגזל, וגם כן נוכל למעטו מכל עץ הגן כמו שכתב העשרה מאמרות בחשבון שלשים מצות של בן נח, חייב להחזיר, משא״כ אם בירו אבירת ישראל דלא נצטוה בגיוחו, או ריבית וכהאי גוונא, וראי פטור. והכי מוכח בפרק הריבית (בבא מציעא) דף ע״ב ע״א. ונראה לי רמקבלין הגזילה מירו אם ישיב כמו שמקבלין מישראל אם אינו גזלן מפורסם.

ולא שאל השואל רק על גזילתו לישראל, ודגוי פשיטא ליה שאינו צריך להחזיר. ולי צ"ע, אחר דקיימא לן בישראל דאסור לגזול או לגנוב מגוי ואפילו כבר גנב וגזל חייב להחזיר, שכן פסק הרמב"ם ריש פרק ב' מהלכוח גניבה והלכה אן, ובא זה ולימר על מה שכחב פרק א' מהלכות גזילה (הלכה בן "חזור", שר"ל חייב להחזיר, והכי מוכח ממה שכחב שם פרק ז' מאמר ז' רגזל כותי חייב בקרן ואינו חייב בחומש, ודוחק לומר דחיוב הקרן בא לו מפני השבועה. (ומזה צל"ע

<sup>\*</sup> סימן עט. עיין ספר הסירים סימן תרצ"א ושבוח יעקב חלק א' סימן קע"ז ויד אליהו סימן מ' וחיים אל חלק א' סימו מ"ט מה שכחבו על זה ובית זודו.



עליה מצות חזרה, דאינו מצוה רק לבני ישראל.
\*והכי מסחבר אף אם בכהאי גוונא ישראל מגוי
חייב, דמכל מקום מצות חזרת הגזל על הישראל
הוא וחייב להחזיר אף לגוי. [ודבריו נכונים].

נאם הטרוד יאיר חיים בכרך

על הגהת רמ"א באהע"ז ריש סימן כ"ת וסעיף או). ואם כן יש לומר דהוא הדין זה שנתגייר, אחר שנצטרוה בו בעוד[ו] גוי חייב גם כן להחזיר אחר שנתגייר. רק דאפשר לומר הואיל דבאינו בתורת ישראל ליתא במצות חזרה רק חיוב מיתה, לכן גם אחר שנתגייר לא רמיא חיוב מיתה, לכן גם אחר שנתגייר לא רמיא

### 6. Gemara Yoma 876

The Gemara records several teachings about the obligation to appease a person one had wronged:

בְּלְ הַמַּלְנִיט אָת חְבִּירו אָמִילוּ - R' Yitzchak said: בְּלְ הַמַּלְנִיט אָת חְבִּירו אָמִילוּ - Whoever aggravates his fellow even through words בְּדְבָּרִים - Whoever aggravates his fellow even through words - בְּדְבָרִים - is required to placate him; בְּיִים - as it is stated: בּיִּלְּרִי־פִיךְּ הַשְּׁהֶ בְאַלְרִי־פִיךְּ הַלְּנְיִם - Ay son, if you have become a guarantor for your friend, if you

have stuck out your palms for a stranger, [34] [or if] you have become snared with the words of your mouth ... [35] אַפּוּא בְּנִי וְהַנְּצֵל – do this now, my son, and deliver yourself; [36] בְּאָהָ בְּבֶּרְ־רָעָּךְ לַךְ הַתְּרָפָס וְרָהַבּ־רְעָיִרְיי – Since you have come into your fellow's hand, go abase yourself; and treat him like a ruler. This last segment can be rendered as follows: אַם מְמוֹן יֵשׁ – If there is money in your hand that belongs to him, [37] open up the palm of the hand to pay him. [38] יְאָם לַאוֹ רִישִים - And if not, i.e. if you do not owe him money, but you need to make amends for having aggravated him with words, gather many friends around him to ask him forgiveness on your behalf. [40]

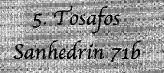
The extent of the obligation of appeasement: עָרִיךְּ לְּפַיִּיסוֹ בְּשָלֹשׁ שוּרוֹת שֶּל (וֹ) – Rav Chisda said: עָלְשָׁה בְּנֵי אָרָט – It is necessary to placate him with three lines of three people, בוּ בְּשָׁה בְּנִי אָרָט – as it is stated: שְּלְשָׁה בְּנִי אָרָט , , יָשׁר עֵל־אֲנָשִׁית הָעֲנִיתִי וְלֹּשׁ שְׁוָה לְּיִי – He goes around to people and says, "I sinned; I made crooked that which was straight; and it did not benefit me." [43]

The upper limit of the obligation:

קל הַמְבַקּשׁ רְ מְּנִי וּיְמִי בַּר חְנִינְא

ר איַמר רְבִּי וּיִמִי בַּר חְנִינְא

Whoever beseeches forgiveness (44) from his friend הָטוּ מְחָבִירוּ – Whoever beseeches forgiveness (44) from his friend הַטוּ מְּחָבִירוּ – אַל יְבַקּשׁ מְמָנוּ יוֹחֶר מִשְּלֹשׁ בְּעָמִים – should not beseech him more than three times; אַל – as it is stated: ... אָנָא שָא נָא יִי – O please, please forgive the spiteful deed of your brothers ... and now please forgive. (46) הַאָּם הַּמְרָּבְּרִ בְּרִי – And if [the victim] died, (46) בְּבְרִוּ שֵׁלְבְּרִוֹ שִׁלְבְּלְנִי אָרָם וּמַעְמִירָן עֵל בְּבְרוּ – [the offender] brings ten people and has them stand by his grave, הְּטָּבְּרִי יִשְּׁרָבְּלֹ וְלִּפְלֹוִי שֶׁחָבַלְתִּי בּוּ – וְאַמָּהַ בּוֹ וּשְׁרָאֵל וְלְפְלֹוֹנִי שֶׁחָבַלְתִּי בּוּ – וְאַמָּה הַנְי יִשְׁרָאֵל וְלְפְלֹוֹנִי שֶׁחָבֵלְתִּי בּוּ – וֹבְּאַתִּי thr אֲלְהִי יִשְׁרָאֵל וְלְפְלֹוֹנִי שֶׁחָבֵלְתִּי בּוּ בּוּאַבּי הוּשִׁר אַל בּרִר וּשְׁרָאֵל וֹלְפְלֵּלוֹנִי שֶׁחָבֵלְתִּי בּוּקבּי וּשְׁרָאֵל וֹלְפְלֵּלוֹנִי שֶׁחָבֵלְתִּי בּוּ בּוּאַר אַל בּרְר וּשְׁרָאֵל וֹלְפְלִוֹנִי שְׁחָבֵלְתִי בּוּשְׁר אַל אוֹבּר בּי אַרָם וּמְבּילִי שְׁרָב בּר וּשְׁרָאַל וֹלְפְלִּלוֹנִי שְׁתְבּל הַּיִבּי וְשִׁרָאֵל וֹלְבּלְוֹנִי שְׁתְבּל בּר וּנִי בְּשִׁרְבְּעִים בּּר וּשְׁרָב בּּר וּשְׁרָב בּר בּר בּר וּשְׁרָב בּר וּשְׁרָב בּר וּשְׁרָב בּר בּרְבּי וּשְׁרָב בּר וּיִי בּיִי וְיִבּי בְּיִי נִישְׁרָב בְּר וּיִי בְּיִי בְּיִי וּיִי בְּי וְיִייִי בְּלְיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבְּי וּשְׁי בְּיִי בּיּיִי בְּיִי בְּיִּי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיוּי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִייִי בְּיִי בְּיִי בְּ



בן נח שבירך את חשם ונתגייר כוי. מימה אי הוה מילמיה דרכי מנימא כסנאי דסליגי בהמולן (ינשת דף מה:) מפני מה גרים מעונין בזמן הזה מפני שלא קיימו ז' מלום שקבלו עליהן בני נח אלמא מיענשי ורבי יוסי פליג התם ואמר גר שנחגייר כקטן שנולד דמי ולא

דכוליה קרא יתירא שלשה: למה לי בתר קאמר מתרין בו בפ בפני שלשה מלקות נ

מיענשי כלל ועוד קשה דסוגיא דהכא דלא כחד דאמריען עשה כן גישראל חייב ואי כר' יוסי כקטן שנולד דמי ונראה שיש לחלק דכולה שמעמין בדיני אדם והמס בדיני שמים:



7. Rabbi Joseph A. Polak Forgiving the Germans. Paradyms & Dialectics from Halakha Jewish Law Association Studies VII

Surely, one may ask, while there is nobility on the part of the court in accepting the turnabout of Nebuzaradan, does it have no obligations with respect to the crimes of which he was guilty? Or do we say, with the Talmud in B. Yebamoth 22a, that a convert is as a newly-born child i.e. he has no past, and therefore is not to be tried for crimes in his former life?

It is true that R. Steinberg was only asked whether the former-Nazi could be converted, but our issue runs deeper—what, we must ask, are the Nazi's responsibilities, and those of the court, to his past?

The Talmud (B. Sanhedrin 71a) replies: "A Noahide ... who slew an Israelite ... [and then converted] .../is [capitally] punished." This piece of legislation together with the apparently contradictory tradition of converts being newly-born and therefore bereft of their past, is the subject matter of a responsum published in 1699 by R. Ya'ir Bachrach 9. A convert from Amsterdam asks whether he is required to return to its owners what he stole while still a gentile. R. Bachrach replies with the resolution of *Tosafoth* 10: a convert is forgiven those trespasses of his past that are between himself and his Maker, but this is not true for trespasses between himself and society. He is therefore required to return the goods.

R. Bachrach's analysis goes beyond *Tosafoth*. "When we say," he writes "that 'a proselyte who converts is like a newborn child', [then this is true] because with his very taking on of the yoke of the commandments [he is engaging in an act of such profound contrition] that he is forgiven all the abominations of the L-rd which he wrought [for we speak of a gentile who negated the Creator of the world] 11. [Thus his conversion is analogous] to the repentance of a Jew, and his sins are considered as if he had committed them while a Jew 12. Consequently his conversion is of no use to him with respect to any capital offense ..."

Nebuzaradan might thus have repented, but his past would accompany him on his journey to Judaism, and he would be required to stand trial for his genocidal crimes immediately, so to speak, upon his emergence from the proselyte's ritual bath. Thus, R. Steinberg's responsum, in leaving us with the impression that all is well with the former-Nazi who could now convert, is surely misleading 13.

While Judaism thus has profound faith in the individual's capacity for remorse and repentance, this repentance does not of necessity free him of his past deeds; even conversion, at once the ultimate identification with one's victims, as well as, per R. Bachrach, the supreme statement of repentance, neither frees nor exonerates one from crimes past. So the first in a series of dialectics on this subject: On the one hand halakha recognizes the authenticity of the perpetrator's remorse; on the other, it seems to suggest, remorse is not enough—that in this case, repentance alone does not lead to redemption from sin.

The second dialectic also emerges from the Laws of Repentance. Suppose our repentant Nazi could ask forgiveness for his crimes. Whom would he ask? No one, after all, can speak for the dead, much less for Six Million dead. Rabbi Yosai bar Hanina offers a solution: Just as part of the process of repentance is to confess before our living victims, including recalcitrant victims, and ask for their forgiveness, so "... if he [against whom he had sinned] had died, he should bring ten persons and make them stand by his grave and say: I have sinned against the L-rd of Israel, and against this one whom I have hurt. 14" Maimonides 15 adds "and against this one against whom I did as follows ..." That is, as in most of commandments there is a locus necessary to, and inherent in, their fulfillment; so too with the commandment of repentance: We need to go to the where the person upon whom we perpetrated the trespass finds himself, and there seek forgiveness.

The problem, of course, is that the Six Million have no graves. A monument made up of seven tons of human ash stands today at what was the death camp at Majdanek; a supreme monument to the absence of graves. So we complete the second dialectic by claiming that because there is no place at which to ask forgiveness, the commandment can no longer be properly fulfilled. The tradition recognizes the perpetrator's capacity to seek forgiveness, but in the absence of locus, denies him the right to accomplish it. The perpetrator is relegated to a realm of marginality halfway between heaven and hell, in which he is aware of, even regrets, his crimes, yet remains powerless, perhaps in perpetuity, to get past them.



### תמב. רכישת תוצרת גרמניה

שאלה: האם יש להמנע מקניית תוצרת גרמנית?

תשובה: 1. לא מצאנו בהלכה איסור לקנות מרוצחים או רשעים אחרים. יש איסור למכור להם נשק שמא ישתמשו בו לרצוח, אך אין איסור לסחור איתם בסחורות אחרות. ובמשך כל הגלות, היהודים קנו משכניהם גם אם היו ביניהם רוצחים.

- 2. ודאי שיש לתת עדיפות לתוצרת יהודית, כמו שאמרו חז"ל על הפסוק: "וקנה מיד עמיתך" (ויקרא כה יד), שיש לקנות מיהודים (ספרי שם. רש"י שם. ועיין לעיל תשובה רסד), אך זה שולל לאו דוקא את גרמניה אלא את כל הגויים.
- 3. אך נודה שיש מעלה לא לקנות מגרמניה, אך יהיה לזה גדר הלכתי של מידת חסידות שהיא נתונה לשיקולו של כל אחד ואחד. ועוד, זה גם נתון לשיקולו של כל אדם אם מוכן הוא להוציא יותר כסף כדי להמנע מתוצרת גרמנית, או שאת אותו כסף ירצה להוציא על מידת חסידות אחרת.
- 4. לו חכמים היו גוזרים שאסור לקנות מגרמניה, אזי הדבר היה יוצא משיקולו האישי של כל אחד, אך הם לא גזרו, משום שהם נמנעים מלגזור גזירה שאין רוב הציבור יכול לעמוד בה (ועיין אגרות הראיה ב, איגרת תקכא שו"ת צין אליעזר ה, סי' יו).
- 5. משל למה הדבר דומה, ליחסנו לספרד אחרי הגירוש, שהיה מלווה בהתאכזרות שאין כמותה. יש שהזכירו שמועה שחכמי ישראל הוציאו חרם שאסור לגור שם. אך רבי יוסף קארו, שבילדותו היה בעצמו מן המגורשים, אינו מזכיר זאת. רבי יצחק אברבנאל, שאף הוא גורש, מספר את קורות הגירוש, אך אין רמז לחרם בדבריו (תחילת פירושו על מלכים). לעומת זאת, המבי"ט, שהוא בן דורם, כותב: "אין שם יהודים ובטוחים שלא יאהל עוד שם יהודי, כי האל יתברך יקבץ..." (שו"ת המבי"ט א, סי שו). גם הוא סמך על התוש הבריא, אך זהו עניין של חשבון אישי.
- 6. הג"ר משולם ראטה דן בשאלה אם לאסור כניסה לגרמניה, ושלל זאת משתי סיבות:
- א. אי־אפשר לחדש גזרות אחרי התלמוד. אמנם היו הרבה תקנות חכמים על עיר אחת ואפילו על מדינה אחת, אך לא על היהדות כולה.
- ב. אין גוזרים גזירה אלא אם כן רוב ציבור יכול לעמוד בה. אפילו חזרה למצרים, שהוא איסור מן התורה, היהודים לא עמדו בו והקימו שם קהילות, וגדולי ישראל הוצרכו ללמד עליהם זכות (קול מכשר א, סי'יג).
- 7. הכלל העולה שאין איסור לקנות תוצרת גרמנית, אך בהחלט יש מעלה להמנע מכך. אך זהו חשבון אישי של כל אחד, אם מוכן הוא להקדיש כסף בשביל זה, או שהוא רוצה להקדיש את כספו למעלה אחרת.

