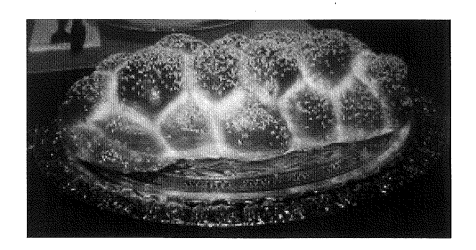
# Mítzvah or Superstítíon: Women and the Taking of Challah



Rabbí Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue Símchas Torah 5774/2013



בּבאָכֶם אל הָאָרְץ אֲשׁר אַנִּי מִבּיִא אָתְכָּם שְׁמָּה, וְהָנָה בּאַכְּלְכְם מִלְּחָם הָאָרֶץ תַּרִּימוּ תְרוּמָה לָּח׳, ראשית עַרסתִּכְם חַלָּה תַּרִּימוּ תָרוּמָה בּתְרוּמִת גֹּרָן כָּן תַרִּימוּ אֹתָה, מהאשית עַרסתִיכִם תִּתְּנוּ לְה׳ תִרוּמה לדרתִיכִם.

1. Bamidbar 15:18-21

When you come to the land to which I bring you, it shall be that when you will eat of the bread of the land, you shall set aside a portion for Hashem. As the first of your kneading you shall set aside a loaf as a portion, like the portion of the threshing floor, so shall you set it aside. From the first of your kneading shall you give a portion to Hashem, for your generations.

2. Yechezkel 44:30

יְאבְלָנִם וְבָל־תַנֶם בְּיִשְׁרָאֵל לָתָם יְהִיֶה: וְרֵאשִׁית בֶּל־בִּבּׂנוּרֵי כֹל וְבָל־ הְרִנְּמֵת בֹּל מִבּלֹ הְּרָנְּמֵתִיבֶּם לַבְּחָנֵים יִהְיֶה וְרֵאשִׁית עֲרִיסְוֹתֵיבֶם תַּתְּנָּנִ לַבּהָן לְחָנִים בְּרָבָה אֶל־בִּיתָרְ: בָּל־נְבֵלֶה וּטְרֵבָּה מִן־הָעִוֹף וּמִן־ הַבְּבַמֶּח לָא יָאבְלָנִ הַבְּהַנִּים:

erty in Israel will be for them. <sup>30</sup> All the first fruits of every kind and all terumah\* of any kind, of all your terumah gifts, shall be for the Kohanim; and you shall give the first portion of your dough to the Kohen, to bring a blessing to rest upon your home. <sup>31</sup> The Kohanim shall not eat any carrion\* nor meat from a fatally

# 3. Bereishis Rabbah 1:4

Rav Huna taught in the name of Rav Matna: The world was created in the merit of three things, in the merit of Challah, tithes and first fruits. How do we know? It says "In the beginning, God created," and Challah is called beginning as it says "beginning of your kneadings."

בּזְכוּת מֹשֶׁה שֶׁנֶּאֲמֵר (דברים לג, כא) ׳וַיַּרָא רֵאשִׁית לו׳ רַ׳ הוֹנָא בְּשֶׁם רַ׳ מַתְּנָה אָמֵר בּזְכוּת ג׳ דְבָרִים נִבְרָא הָעוֹלָם בִּזְכוּת תַּעֲשְׁרוֹת וּבִזְכוּת בִּפוּרִים וּמַה שֵׁעֵם בִּץְכוּת חַלָּה וּבִזְכוּת בִּפוּרִים וּמַה שֵׁעֵם ׳בְּרִאשִׁית בָּרָא אֱלֹהִים׳ וְאִין רֵאשִׁית אֶלָא חֵלָּה שֶׁנָּאֲמֵר (במדבר טו, כ) ׳רֵאשִׁית עֲרִיסֹתֵיכֶם׳ וְאֵין רֵאשִׁית אֶלָא מַעְשְׁרוֹת הֵיךּ דְּאַתְּ אָמֵר (דברים יח, ד) ׳רֵאשִׁית דְּגְּנְדְּ׳ וְאֵין רֵאשִׁית בְּפּוּרִים שֶׁנָּאֲמֵר (שמות כג, יט) ׳רֵאשִׁית בְּפּוּרֵי אַדְּמַתְר וְגוֹי׳.

# 4. Kohelles Rabbah chapter 2

"Eat your bread with joy" this refers to the mitzyah of Challah.

אטר כשמתת לחמך ככר נשמעה הפלתכם לפני כריות ניחוח. ד'א לך אכול כשמתת לחמך זו פרשת חלת. ושתה בלב מוב יינר זו פרשת נסכים. כי כבר רצה האלהים את מעשיך זו הכנסת ישראל לארץ שנא' (מוני ש) כי תבאו אל ארץ: (ב) ר' עורית בש"ר יחודה בר סימון פתר

# 5. Berachos 32a

Mishraft A Mishnah addresses a further point concerning the kindling of Sabbath lights:

על שֶׁלְשׁ עֲבֵירוֹת נְשִׁים מֵתוֹת בִּשְׁעֵת לֵּירָתְן — For three transgressions women die in childbirth:[81]

Because they are not careful regarding the laws of niddah, [82] challah, [83] and the kindling of the Sabbath candle.[84]

על עִּקְקֵּי אָתְבֶּּם L have called you the first; עוֹן עִּקְבָּי אָתְבֶּם בּי רָאשִׁית הַּוְחֵרְתִּי אָתְבֶּם בּי thus, I have cautioned you concerning matters of the first (2) [i.e. the challah tithe]. בְּשְׁנְּחִ שְּׁנְתְּיִ בָּבָּם The soul that I have placed within you is called a candle; (3) בְּלִי בְּרִ הְּוֹחְרָתִּי אָתְבֶּם thus, I have cautioned you concerning matters of candles [i.e. kindling the Sabbath lights]. אָם אָתָם מְּקְיִמִים אוֹתָם מוֹטָב I you fulfill these responsibilities, all is well; אָתְם לְאוֹי – but if you do not, הְרִינִי – I will take back your souls. (4)

# 6. Yerushalmi Shabbos 1:6

Adam was the "challah" of the world as the verse says, "God created Adam from the dust of the earth." When a woman mixes the flour with water she must take challah to atone for the transgression of Chavah who caused the fall of Adam.

על שאינן זהירות בנדה ובחלה ובהדלקת הנר. "אדם הראשון דמו של עולם. דכתיב "ואד יעלח מן הארץ ונרמה לו חור מיתה לפיכך מסרו מצות נדה לאשה. וכחלה אדם הראשון "חלה מדורה לעולם דוה. דכתיב "וייצר ה' אלהים את האדם עפר מן האדמה. ותייא כיי דמר רבי יוסי בר קצרתה כיון שהאשה מקשקשת עיסתה במים היא מנכהת חלתה. וגרמה לו חור מיתה. לפיכך מסרו מצות חלה לאשה. ובהדלקת הנר. אדם הראשון נרו של עולם היח שנאמר "נר אלהים נשמת אדם. וגרמה לו חור מיתה. לפיכך מסרו מצות הנר לאשה. תני רבי יוסי אומר ג' "דיבקי מיתה הן ושלשתן נמסרו לאשה ואלו הן מצות נדה. ומצות חלה. ומצות הדלקה:

7. Rama o.c. 242:1 R' Moshe Isserles (1520-1572)

(ב) ביותר ע"כ צריך לצמצם בשאר ימים " (ר) כדי לכבר השבת המחקנת עורא שיהיו מכבסים בגדים בה' בשבת (ה) מפני כבוד השבת: הגם נוסגין ללוש (ו) כדי שיעור חלס (ג) בבית לעשות מהם לחמים לבלוע עליהם בשבת ו"ש וחין לשנות. יש שכתבו לבלוע עליהם בשבת ו"ש וחין לשנות. יש שכתבו שבמקלת מקומות נהגו לחכול מוליתה שקורין פשמיד"ה בליל שבת "זכר למן (ו) שסיף מכוסף למעלה ולמטף שבמקלת מקומות נהגו לחכול מוליתה מקורי"ל (ח) ולה רחית לחוש לזה):



8. Bíur Halacha Chafetz Chaím 1838-1933 R' Yísroel Meir Kagan טוב הוא חוץ ממזונות הקלוכין לו לאדם מר"ה וכמו שאחו"ל: \* כדי לככד השבת. עיין כמ"א שכתב כשם הירושלמי דלוין כרבית ללורך סעודת שכת והשתקנוהו במ"ב: \* והוא מכבוד שבת וכו'. ויש לוה רמז בכתוב והיה ביום הששי והכינו את אשר יכיאו את אשר תאפו אפו וגו' משמע דיש לאפות בע"ש להכין לשבת גם כומן הגמרא היה מנהג קבוע לוה כמו שהביא המ"א ובעו"ה היום התחילו איזם נשים להשבית המנהג ההוא ולוקחין מן האופה ולאו שפיר עכדי דמקטינים כוה ככוד שבת: \* זכר למן שהיה מכוסה. לכחורה

Hagaohos MaimoniyosEnd of Seder Zearaim

בספר זרטים בפוף הלכוח הרומה . גדולה היה מנוח חלה וחביבה אחרו רבוחינו בב"ד בזכוח ג' דברים נברה השלם בזכום חלם שמשתר ברחשית ברה וחין רחשים חלה חלה שהחתר רחשית עריסותיכם וכו' וחמרינן פרק במה מדליקין רכי חליעור בן יהודה חומר בשון חלה מין ברכה בממונם ומארה מכולחם בשעריכם 'חורשין זרעים ואחרים אוכלין אותן שואמר אף אני אששב זאם לכם והפקדתי עליכם בהלה אל הקרי בהלה אלא בחלה וכחיב חרשמם לריק זרשכם וחם נוחנין משברכין שולמר רחשים ערישוחיכם חשנו לכהן להגיח כרכה אל ביחך וברקרא רבה אמר רבי יותנן לפה נסמכה פרשת חלה לפרשם מבודה זרה לומר לך כל המקיים מנות חלם כאילו בישל עצודה זרה אמר רבי אלעזר כי בעד לפה זונה עד ככר לחם מי גרם שחיבעל כזונה ע"י שלכלה ככר שלינו מעושר והנם על מלוה זו נלפוו הנשים והוזהרו יותר מן האושים בדחק סרק במה מדליקין על ג' עכירות נשים מסום בשעת לידהן על שחים זכירות בנדה בחלה ובכדלקה הגד ומפרש טעחת בנמרא כאשיה קראחי אחכם על עשקי ראשיה הזהרחי אחכם ופי' רבינו משם נכי הדלקם סנד נסים מלוום על דבר זה יותר מן כחנפים לפי שכן מלויות בנחיכם וכן העוסקות במלפכה הכיח והעם"כ לריך כחים להוהירן ולכדוק חוחן על כך עב"ל לפיכך יוביר חדם בכי כיתו דידרום להם חמיד וילמדם כל הלכוח המושלות עליהם עד שיהו בקיחין בכן ובהלכוחיהן ועל עם זה נקרלח לדתם הנדולה חוה ר"ח חל"ה נד"ה הדלת"ה עקיימה נ" מלות אלו כראוי ובכן נחן לם פקנ"ה חלום לכה ולרשת שלחיה כל מנע ובכן חחשלל ספה חמיד כשעה שהעלה כידה ומקיימה חופה בהלכוחים שיחן לה הדחמן גרים לדיקים ויכחי השם ויודעין שמו יחברך כדלעיל נפוף הלכוח כדה. חרי"ג בנימערים זו היא מצוח החלה ללמדך שכל הזהיר במלוח הלה ומקייפה כראוי כאילו קיים חכי"ג מצוח שבתורם, חלה "בח"ב ג"ד זכו. שבשבילם זכו ישראל ונכנסו לארך וכן נמי בסרפת שלח בכולכם ונו' חלה סרימו חרומם ללמדך שוכו ישראל ונכופו לארץ כדי לקיים מלום חלה:

67. אַרָּהָלָה שְּרָה אָהָלָה – ואָרָה אָתָר – ואָרָה אָתָר – ווּדָמי שְׁרָה אָמּן – "And he brought her into the tent," וְּבְּיִה אָמָר – וְּהַרֵי הִיא שְׁרָה אָמּו – and behold, she was "Sarah, his mother"; הוּלְהַר – that is to say, אַרָה אָמּר דּוּנְמָח שֻׁרָה אָמּר – then she became the image of Sarah, his mother. הַלְּהָה בְּלּוֹק – For all the time that Sarah was alive, שְּבֶּר קַלּוְכָן שְשָּרָה קָנֶיְה – a lamp would be alight continuously – בְּלְרָה מְצִּרֶב שֲבָּת לְעֶרֶב שֲבָּת לְעֶרֶב שֲבָּת לְעֶרֶב שֲבָּת לְעֶרֶב שֲבָּת לְעֶרֶב שֲבָּת לְעֶרֶב שְבָּת לְעֶרֶב שְבָּת לְעֶרֶב שְבָּת בּמוֹם and a blessing would be found in the dough, i.e., it would increase miraculously, עְּבֶּלְ הַאִּרָּל בְּלָהְתֹּל בְּלָה הָעִרְל בְּלֹה אִיִּל הָאֹהֶל – But once she died, בְּלָהִה הָוָר בִּרְל בִּלְה הָוָר בְּלָה הְוָר בְרָל בּרְאשִׁית רָבְּקָה הָוָר – And when Rebecca came they returned. בּרָאשִׁית רָבָּה הָוֹל בּרְאשׁית רַבְּהָוֹ הַנוֹל בּרְאשׁית רַבְּהָוֹ בּרְאשׁית רַבְּהָוֹ בּרְאשׁר בּרָאשׁר בּרָא בּרָאשׁר בּרָבּר בּרָאשׁר בּרָבּר בּרָאשׁר בּרָבּר בּרָאשׁר בּרָבּר בּרָב בּרְאַר בּרָבּר בּרָאשׁר בּרָבּר בּרָאשׁר בּרָב בּרָאשׁר בּרָב בּרָאשׁר בּרָב בּר בּרָב בּרָב בּרָב בּרָב בּרָב בּרָב בּרָב בּרָב בּרָב בּרְבּר בּרָב בּרָב בּרָב בּרָב בּרְבָּר בּרָב בּרָב בּרָב בּר בּרָב בּרָב בּרְבַּב בּר בּרָב בּרְבּר בּר בּר בּרְבָּב בּרְב בּרָב בּר בּרְב בּרָב בּר בּרָב בּרָב בּרָב

10. Rashí Bereishis 34:67

רכה לזה

דלתות מתוחות וברכה וברכה מצויה בעיסה. זה סבה לזה מצויה ברכה אל ביתך כנגד חלה פירוש בזמן שהיה אברהם יוצא לאיזה עסק לא היו דלתות פתוחה לגד הדלקת הגר נר דלוק בלילי שבת ואם באגו לדייקם מהכתוב ידוייקו ממלת האהלה והוא בהלו נרו.

11. Imreí Yosher R' Vídal HaTzarfatí (1540-1619)

12. Imrei Pinchas R' Pinchas of Koretz

The Midrash says that there was blessing in Sarah's dough. (Bereishis Rabbah 60) Rabbi Pinchas of Koretz comments that this does not mean that Sarah's meager dough grew to massive proportions. Avraham was a wealthy man who had enough flour to allow Sarah to make plenty of dough. The blessing was that when she made the dough it rose evenly and baked into a delightful, sweet-smelling, gleaming loaf.

The same holds true for a woman baking challah loaves today. When she is happy and cheerful while baking, her challahs will come out of the oven well formed and appetizing. But when she is angry and resentful, her challahs will come out misshapen and burnt.

בל זמן ששרה קיימת וכו׳ ברכה מצויה בעיסה (כי, ס נכסים). החלות של שבת

ויום טוב כשהן תופחין כדרך לחם חמץ תראים יפים, הוא ע"י אשת בעה"ב כי היא נקראת לחם כמ"ש (מלסים לט, ו) כי אם הלחם וכר, וכשהוא אחה בפנים זועפות, ובימים גם החלות הם בפנים זועפות, ובימים הידועים אין החלות יפות. וזה כתב רש"י כל זמן ששרה קיימת וכוי ברכה מצויה בעיסה, אין הפירוש שלשו מעט והיה להרבה, כי אברהם אבינו היה עשיר גרול ומה זה חשוב אצלו. אלא זה ברכה כשנראה יפה לעינים וטוב למאכל. 13. "Rebbetzin Kanievsky: A Legendary Mother to All" Rebbetzin Batsheva Kanievsky (1932-2011)

BEGINNING IN 1967, THE REBBETZIN DID HAFRASHAS CHALLAH every Friday morning. In later years, however, due to the many

# The Rebbetzin's Hafrashas Challah requests of women who wanted to be present when she performed this mitzvah, she agreed to move it up to Thursday after-

noon. This way, she could teach women how to do the mitzvah while not interfering with the Friday morning preparations for Shabbos.

Before separating the challah, the Rebbetzin would explain the halachos to the women and girls who gathered around her. Afterward, when women told her how enjoyable the mitzvah was, she would ask them to try to separate challah themselves in their own homes.

The Rebbetzin would make the berachah of hafrashas challah and separate the challah. She would then daven and talk to Hashem for about 10 minutes, offering heartfelt tefillos for all the tzaros she constantly heard about, after which she would recite the Yehi Ratzon for hafrashas challah. Afterward, she went through all the individual requests from the women who came. On average, about 150 women attended on a weekly basis. Most women would gather in the cheder hasefarim, as the humble 4x6-foot kitchen was able to hold only about fifteen women. (The kitchen was so small that there was no room in it for the refrigerator, which was located in their bedroom.)

In the Rebbetzin's later years, when many women converged on her small house to watch her *hafrashas challah*, the Rebbetzin would make a loud *berachah* and the dozens of women who came to observe and help would answer with a thundering Amen.

It is no wonder that during his hesped for the Rebbetzin, R' Yitzchak Zilberstein stated that she was the undisputed teacher of hafrashas challah, as many women from Eretz Yisrael and across the world began to perform this mitzvah after being inspired to do so by her. This is especially significant outside Eretz Yisrael, because, while in Eretz Yisrael there are many mitzvos one can fulfill that pertain to agriculture, this is the only positive agricultural mitzvah that one can fulfill in the Diaspora.<sup>2</sup>

When asked how his wife was able to inspire so many people around the world with her hafrashas challah, R' Chaim replied that her special simchas ha'chaim and simchah shel mitzvah, joy in life and joy in performing a mitzvah, had an effect on so many women.

Brachah Braverman,
Rebbetzin Kanievsky's
daughter, reminds us that
throughout the time that
the Rebbetzin was occupied
with making her challos, she
would constantly say I'chvod
Shabbos Kodesh (in honor of the Holy Shabbos).
The Rebbetzin would be mispallel (pray) when she would be
mafrish challah (separate challah from the dough) and during
each and every step of the kneading process. Rebbetzin
Kanievsky considered our reciting prayers to be the most
integral and significant aspect in making challah,

THE REBBETZIN FREQUENTLY SAID THAT IT IS A SPECIAL segulah for women to daven during hadlakas neiros and hafrashas

# An Auspicious Time for Dayening

challah for anything that they need, especially for righteous children. Since many women are very distracted before

candle-lighting with last-minute Shabbos preparations, they should make an effort to not leave Shabbos preparations for the last minute, in order that they have adequate time to daven with concentration during hadlakas netros.

She would also tell mothers of young children, who confided that they were distracted during hadlakas neiros and were unable to daven with concentration, that they should do hafrashas challah on Thursday night and daven to Hashem with proper kavanah during the meritorious time of hafrashas challah.<sup>3</sup>





14. R' Shlomo
Aviner
Shut SMS

Rav Aviner

40 Women Separating Challah

Q: Is there a Segulah for finding a match, healing, fertility, etc. if 40 women to separate Challah together on a Friday? Is it permissible for some of the women to separate Challah on Thursday if there is a pressing need?

A: This is a new creation, which has no source. There is certainly a level of holiness in separating Challah – just as there is holiness in the fulfillment of every Mitzvah – but there is no source for 40 women separating it together. It can therefore be performed in this manner.

תוכן השאלה: בע"ה

שלום לכבוד הרב,

לאחרונה קבלתי מס' פניות, אם יש באפשרותי להפריש חלה ביום שישי, הן "אוספות" 40 נשים שתלושנה בצק המצריך הפרשת חלה, כולן באותו יום שישי, וכולן למטרה אחת. כגון לזווג, זרש"ק, וכיוצ"ב. לאדם ספיציפי. למשל כולן אחרי הפרשת החלה וברכתה מבקשות את הישועה שסוכם אודותיה(זווג הגון לפלוני בן פלונית וכד') יש מי שאמרה לי: שאין להתפלל יותר מבקשה אחת עליה סוכם. אך "יש דעה אחרת" שאחרי הבקשה/התפילה המוסכמת ניתן להוסיף תפילות.

- 1. האם יש מקור מוסמך לסגולה זו?
  - 2. מדוע 40 נשים ?
- 3. האם רק בעת הפרשת חלה והדלקת נרות שבת אלו עיתות רצון, או שבכל עת קיום מצוה זו שעת רצון?

אם לא, מה המיוחד בשעת הדלקת נרות שבת והפרשת חלה (האם בגלל שאלו מצוות המיוחדות לנשים?)

4. מה הרעיון בבקשה אחת בלבד או/ו הבקשה הראשונה. מאחר וזו שעת רצון, מדוע לא לנצלה לעוד תפילות לישועות?

כבוד הרב-נא הורני דרך.

(יום שישי קרב ובא) תודה רבה-רבה.

תוכן התשובה:

בס"ד

~~~

א<u>ני לא מכיר מקור כתוב לך</u> אבל בתיקוני זהר לא כתב כי "חטה - אילנא איהו דאכל מניה אדם קדמאה, ואיהו לא אפיק מתמן חלה, ובגין דא לא חל ביה ה', ושריא ביה ח' ט', וגרים ליה מותא"

שחיטה היה העץ שממנו אכל אדם הראשון וכיון שלא הוציא ממנו חלה הוא לא היה מושלם ונשארו בו רק האותיות "חט" שהביאו אותו אל החטא.

אינני יכול להסביר לך את הענין הזה באופן ברור עד תומו. אבל ברור הוא שחטא אדם הראשון יכול להתקן על ידי מצוות חלה והחטא הזה והקללות שבאו בעקבותיו הם שורש כל הצרות שבעולם.

אם כך התיקון הוא על ידי החלה שהיא יסוד ענין התיקון של חטא אדם הראשון.

בספר פרדס רימונים של המקובל האלקי רבי משה קורדבירו - הרמ"ק. כתב בשם הזוהר ברעיא מהימנא " ופירש שם עוד כל לשון "חלה" הרמז בה בין שיהיה לשון תפלה כגון 'ויחל משה' (שמות לב יא) בין שיהיה לשון התחלה כמו 'אתה החלות וכו" (דברים ד).

ובספר לקוטי תורה להאר"י ז"ל כתב בספר שמואל א על ענין התיקון של חטא אדם הראשון על ידי מצוות חלה:

"והנה שרה וחנה ושונמית וצרפתית כולם גלגול חוה. שרה אמנו - תקנה מצות חלה כמארז"ל ברכה מצויה בעיסה נר שדולק מע"ש לע"ש נדה דכתיב חדל להיות לשרה כו', ומפני שהיא תחלת התיקון לא נתקן כראוי. לכן באו ג' נשים אחרות חנה ושונמית וצרפתית ותקנו הכל, חנה - תקנה נדה ופניה לא היו לה עוד. שונמית - נר דכתיב ונשים לו שם כסא ומנורה. וצרפתית – חלה, דכתיב עשה לי עוגה קטנה. ואליהו כהן היה: (ועיין תוספות בבא מציעא דף קיד/א)

15. R' Shmuel Eliyahu Chief Rabbi fo Tzefat



Q: Is there a source for 40 women baking Challah on the same day in the merit of someone struggling?

A: I know of no explicit source...I can't explain in detail but it is clear that the error of Adom Ha'Rishon can be corrected through the mitzvah of challah. The mistake of Adom and the curses that came as a consequence are the source of all suffering in the world. If so, the correction is by fulfilling the mitzvah of challah which is the 'tikun' of the 'cheit' of Adom Ha'Rishon.

In the book Pardes Rimonim, the Kabbalist R' Moshe Kordovero writes in the name of the Zohar that the world Challah contains a hint to prayer as the verse says "Va'yechal Moshe" which also includes new beginning...

The Ari wrote that Sarah established the mitzvah of challah but it wasn't completed. Three women came after her Chana, Shunamis and Tzfartis who completed it.

From here we learn that challah is completed through prayer and the time of separating challah is an auspicious time like the prayer of Moshe and it also contains the power of new beginnings. If we want to see the greatness of Hashem and His strong hand over our enemies we must be strict with the mitzvah of challah and this will bring this power to true actuality.

From here we understand why 40 days. Since challah deals with new beginnings and new beginnings all start with 40 days. The formation of a fetus as well as the time of Moshe on Har Sinai to form himself and us (was 40 days).

The fulfillment of every mitzvah creates an auspicious moment but the mitzvah of taking challah is a uniquely auspicious moment.

If I answered you from my heart I would tell you to pray for everything that you need but it is an explicit gemara...

Conclusion: Pray for a broad issue, not a specific one.

ומכאן למדנו כי חלה מתקנת על ידי התפילה שלה ושעת הפרשת החלה היא שעת רצון כמו תפילת משה "ויחל משה". ועוד יש בה כוח של התחלה. – אתה ההחלות להראות את עבדיך את גדלך ואת ידך החזקה.

אם אנחנו רוצים לראות גודל ה' וידו החזקה על שונאינו – צריכים להקפיד במצות חלה וזה מביא את הכוח הזה לידי פועל אמיתי.

2

ומכאן נבין למה ארבעים יום. כיון שזה עוסק בתחילות ויצירה וכל יצירה בעולם היא מתחילה בארבעים יום. גם יצירת הולד וגם ימי המציאות של משה בהר סיני ליצור בתוכו ובתוכינו את המוכנות לתורה.

3

בכל קיום מצוה יש עת רצון אבל בעת מצות הפרת חלה יש עת רצון מיוחדת.

4

אם הייתי עונה מליבי הייתי אומר לך "הרחב פיך ואמלאהו" – בקש כל מה שאתה רוצה. אבל יש גמרא שאומרת כך:

תלמוד בבלי מסכת תענית דף ח/ב

"בימי רבי שמואל בר נחמני הוה כפנא ומותנא אמרי היכי נעביד ניבעי רחמי אתרתי לא אפשר אלא ליבעי רחמי אמותנא וכפנא ניסבול אמר להו רבי שמואל בר נחמני נלא אפשר אלא ליבעי רחמי אמותנא וכפנא ניסבול אמר להו רבי שמואל בר נחמני ניבעי רחמי אכפנא דכי יהיב רחמנא שובעא לחיי הוא דיהיב דכתיב פותח את ידך ומשביע לכל חי רצון ומנלן דלא מצלינן אתרתי דכתיב ונצומה ונבקשה מאלהינו על זאת מכלל דאיכא אחריתי במערבא אמרי משמיה דרבי חגי מהכא ורחמין למבעא מן קדם אלה שמיא על רזא דנא מכלל דאיכא אחריתי".

### נרגום:

בימי רבי שמואל בר נחמני היה רעב ומגפה. לא ידעו על מה להתפלל. האם לבקש על שני הדברים? זה אי אפשר. החליטו לבקש רחמים על המגפה ולסבול את הרעב. אמר להם רבי שמואל בר נחמני שצריך לבקש על הרעב. ומימלא תפסק המגפה שכשהקב"ה פוסק פרנסה – הוא פוסק גם חיים שנאמר " פותח את ידך ומשביע לכל חי רצון".

ושואלת הגמרא מנין שלא מבקשים על שני דברים.

שנאמר בספר עזרא "ונצומה ונבקשה מאלהינו <mark>על זאת" –</mark> מכאן שהיה להם לבקש על כמה דברים ובקשו רק על דבר אחד.

בארץ ישראל למדו את הענין הזה ממקום אחר. "ורחמין למבעא מן קדם אלה שמיא על רזא דנא" ונבקש רחמים על הענין הזה – – מכאן שהיה להם לבקש על כמה דברים ובקשו רק על דבר אחד.

מסקנה: בקשו על משהו אחד כולל.

בהצלחה

התשובה התקבלה מהרב שמואל אליהו בתאריך ח אדר תשס"ד

# 16. Sefer Ha'Chinuch Mitzvah 385

At the root of the precept lies the reason that man's sustenance is by food, and most of the world lives on bread. The omnipresent God מָשֶׁרְשֵׁי הַמִּצְנָה, לְפִי שֶׁחִיּוּתוֹ שֶׁל אָדָם בִּמְזוֹנוֹת וְרֹב הָעוֹלֶם יִחִיוּ בְלֶחֶם, רְצָה wished to make us meritorious by a constant mitzvah with our bread, so that blessing will dwell on it through the religious good deed, and we shall earn merit for ourselves. As a result, the dough provides food for the body and food for the spirit. [Moreover] it is also in order that the ministering servants of the Eternal Lord should live (be sustained) by it—those who are constantly engaged in His service, namely, the kohanim - without any toil at all. For with the t'rumah [kohen's portion] from the granary there is toil for them, to pass the grain through a sieve and to grind it. Here, though, their allotted portion comes to them without any difficulty at all.6

הַמַּקוֹם לְזַכּוֹתָנוּ בָּמְצָנָה תִמִידִית בְּלַחְמֵנוּ כְּדֵי שֶׁתְּנוּחַ בְּרָכָה בוֹ עַל־יְדֵי הַמִּצְנָה וּנְקַבֶּל בָּה זְכוּת בְּנַפְשֵׁנוּ, וְנִמְצֵאת הָעִפָּה מְזוֹן לַגּוּף וּמְזוֹן לַגָּבֶּשׁ: גַּם לְמַצַן יְחִיוּ בוֹ מְשֶׁרְתֵי הַשֵּׁם הָעוֹסְקִין הָּמִיד בַּעֲבוֹדָתוֹ, וְהֵם הַכּּהַנִים, מִבְּלִי יְגִיעָה כְלָל: שֶׁאִלּוּ בָתְרוּמֵת הַגֹּרֶן יֵשׁ לָהָם עָמָל לְהַצֵּבִיר הַתְּבוּאָה בִכְבָרָה וְלִטְחֹן אוֹחָה, אֲבָל כָּאן יבוא חקם להם מבלי צער של כלום.

כחרומת הגרן; Just as the barn presents the sight of the blessing that God has granted to the fields so does the עריסה represent His blessing on the home; and just as the owner may not enjoy the products laid up in his barn before he has acknowledged his recognition that it is only God Whom he has to thank for the blessing of his fields, by making the symbolic gift of הרומה גדולה (see on Levit. Ch. XXII,9), so 17. Rav Samson Raphael Hirsch 1808-1888



are the same thoughts to strike him with renewed force at the moment when he prepares the daily bread for himself and his family and recognises the care and providence which God dispenses on every home and on each individual soul in every home. The ears of corn ripen in the fields under the rays of the sun which is a blessing which everybody enjoys in common. The participation in this general blessing to obtain bread for the daily requirements of any individual is a gift, the result of the special attention of the Divine Providence. Hence just as a portion of grain has to be "raised" out of the corn stack, so is a piece of dough lifted up to God by the thought of what one owes to Him and to the Sanctuary of His Torah, and given to the representative of that Sanctuary - the כהן. It becomes שחי like חרומה with all similar responsibilities, שחייבין עליה מיחה חרומש ואסורה דורים, it becomes the property of the הסורה פאמרות חרומה (Challa I,9 - refer again to Levit. XXII). Further, neither have any minimum limit, מן התורה one has fulfilled one's duty with the tiniest piece of dough (see on next verse), just as חטה אחת פוטרת את הכרי, with one grain from the whole heap, with חדומה. But on the other hand, there is a maximum limit for both. Both are called ראשית, and for something to be called ראשית there must be a recognizable amount left. Hence the dictum in Chulin 136b: האמר כלום אמר וכל עיסתי חלה לא אמר בלום — "if someone declares his whole barn shall be Teruma or the whole of his dough Challa, his declaration is invalid, and has no effect." Hereby the most important fact is expressed for the relation of the nation and every individual of it to the Sanctuary of the Torah. No one may consider the relation of the priest to the Sanctuary of the Torah to be a substitute for his own, that with the maintenance of the priest, his own existence is negligible and immaterial for the Sanctuary of the Torah, But rather it is the maintenance of his own existence for the Sanctuary of God's Torah which is the reason and purpose of his duty to maintain the priest of which the giving of Challah is to remind him. By giving Challah he is to remember and take to heart the dedication of his own existence and his own household to God and His Torah; his gift of Challah only becomes Challah if he reserves something at the same time to symbolise his own existence, ששיריה נכרין.

18. R' Ovadía Seforno 1475-1550

כ חלה תריטו תרומה. אחר חטא המרגלים הצריך גם החלה למען יהיו ראויים שתחול ברכה בכתיהם, כאמרו (יחוקאל מר ל) וראשית עריסותיכם חתנו לכהן להניח ברכח אל ביחך. וכן אליחו (מיא יו יו) עשי לו משם ענה קטנה בראשונה והוצאת לי וגרי כי

Maharam of Rutenburg's practice was to burn the challah only the house of a Kohen or daughter of a Kohen

קיא הללט עיםה לקלשינו"ש שקורון קרעפלינ"ש
אפילו לבשל יפול חלה טכנה כי שבא ימלך ויעשה עוגה כון העיסה לאפות על הנחלים לקמן מהר"ם גם הנחיג שלא לשרוף הלת האור כל השנת כ"א בבית שרר כו כהן או אעילו כת כהן:

19. Sefer Ha'Parnas R. Moshe Parnas 13<sup>th</sup> c.

20. Maharal R' Yehudah Loew 1520-1609

העולם התחתון הוא עולם המורכב שהוא מורכב מן הפשוטים והאדם הוא ראש המורכבים, כנגד זה מצות חלה, שהמצוה היא כשנעשה העיסה והוא הרכבה גמורה ואחר כך מפריש מן העיסה חלה והוא קודשי והאדם דומה לחלה וכמו שאמרו במדרש (ב"ר פי"ד) וייצר ה' אלהים את האדם מן האדמה כאשה זו מן האדמה. והאדם הזה יש בו קדושה כי נבדל האדם מן כל שאר המורכבים והיה דומה לחלה מן העיסה.

> 21. Shelah Ha'Kadosh Shnei Luchos Ha'Bris

R' Yeshaya Horowitz 1565-1630

קנב, ובוה יהנאר מאסד בבראשת רבה נפיא פידו, רב הונא בשם רב מתנה אביר, בזכות שלשה דברים נביא העולם, ביכוח "חלה, ומכות פנשרות, ובכות כיכורים. ומה מעם, 'כראשית ברא אלהדם' (באשית א, א), ואין ראשית אלא חלה, שנאמר (במדמי פון כ) 'ראשית ערסתינמ', ואין ראשית אלא מעשרות, הוך מה האת אמר (רברם ית ר) 'אשת דנק", ואין ראשת אלא ביכורים, שמכד (שכית כנ. ש) 'ראשית כבורי ארמתך' ונו', עד כאן. וקטה, מה אולמא חהנך שלש מצות מכל חרי"ג מצות, שאומר בשכולן גבוא העולם, בשלמא מה שאמרו רבוחינו ו"ל במקום אור (מסיכוא ווטרתא כראשת א, א) 'בראשת' בשביל התורה ו(ה)ישראל, נירוא, שהוא כולל הכל, שברא בשכיל ישראל שהם יקבלו את רחורה, אכל כאן קשה. עוד קשה, אומר כלשון שלילה, אין ראשית אלא חלה', שכע מינה שאין דכר נכרא ראשית אלא חלה, ואחר כך אומר להזפך, אין ראשית אלא מעשרות", וכן כפעם שלישית אפר 'אין ראשית אלא ביכורים', נמצאי אלי שלשה מחרי אהדרי. עוד קשה <sup>קבא</sup>, 'הדך מה דאת אמר ראשית דנגן", והו נאמר על התרומה, והוא מביאה על מעשרות. או, למה שינה הלשון ואמר היך מה ראת אמר, ולא אפר 'שנאפר' כפו באינד.

הענין, כי (ה)תכלית הבראה היתה בשביל התורה שקיפה האדם, וכטו שהתורה נוף ובש, המני לובר נולה ונסתר, ומתיחדים ביתר, כן האדם. ויש בו רמ"ח איברים ושם"ה נידים כנגד חרי"ג מצוח (והר היא הף קיע עיב; חיב הף ס׳ה עינו, והוא קודש וקודש קרשם, רצוני לומד, קודש קרשים מצד הנשמה, והגוף ראיי להיות קודש. ואיך אפשר ות, ותלא יש בו מרות כבובה, דהינו שהיותו חלוי באכילה, ואוכל כטו ברסה (תנים פו א), ואיך יוצית לו רבקות בתורה שדוא קודש מצד נגלה, וקודש קרשים מצד נסתרה. מה עשה הקדוש בחוך הוא, קדש את האוכל אשר יאבל, חדיינו שראשות מהאוכל, צוה הקדוש בחוך הוא לקדנה לו, לשמו יתברך, וליתנו בשכילו לכהן וללוי כו". והנה האוכל אשר אוכל האדם מורע הארץ, וידוע כי מלך כל הורעים הוא התן, צות הקרוש ברוך הוא ליקח הראשית מיד מכטי, ההיינו תרומת, ולא היה להקרוש ביוך הוא די בקרשה זו, רק קדש ב'ראשית' אחר, דהיינו מעשר ללוי, ומכעו חרוכת מעשר לכהן, ואו הוא בסוד א"ק בכ"ר, כמבואר בשערי אווה, במוד מאה ברכות (שער א'), כסוד בהן לוי ישראל, בפוד נפט חה ומשכנה. הישראל נותן עשידה מכואה ללה, ההלד נותן אחד מעשרה לכהן. אחר כך כשנשתנה הדגן לפעליותא תעשה עיסה, והלחם הוא דבר חשוב, שכל המעודה נקראת על שם הלחם, כמו שכתוב (האל ה, א) עבד לחם רב', ממוו ב'ראשית ערסתיכם' (ממרכר מו, כ). עדיין נשארו פירות האילן שלא נתקרשו, צות הקרוש ברוך הוא ליקת משבעת המינים, שרם פלך על כל הפירות, כיכורים, ואו נתקדשו. זהו שאטרו במרדש (הניל), 'אין ראשית אלא חלה' כלומר, כשנעשה עימר אין די בקרושת ראשית הראשונות, אלא דוקא ראשית ערטותיכם, וכן בטעשרות אמר, אין די במעשרות הראשית הראשון, דהיינו 'היך דאת אכד ראשית דער', שהוא תרוכוה, על כן לא אמר 'שנאמר', דאילו אמר שנאמר, דויה המובן רטביא קרא אטעשרות, אלא קאי אתרומה גרולה שקדמה, ואטר שאין די בראשית הראשון, רק בראשית מעשר גם כן, ואו חלה הקדושה," ואו האדם בגוף ונפש מוכן לקבל החורד בעלה ונסחרה.

> 22. Tehillim 136 Hallel Ha'Gadol

In our lowliness\* He remembered us,

for His kindness endures forever.

And released us from our tormentors,

for His kindness endures forever.

Chazzan- He gives nourishment to all flesh,

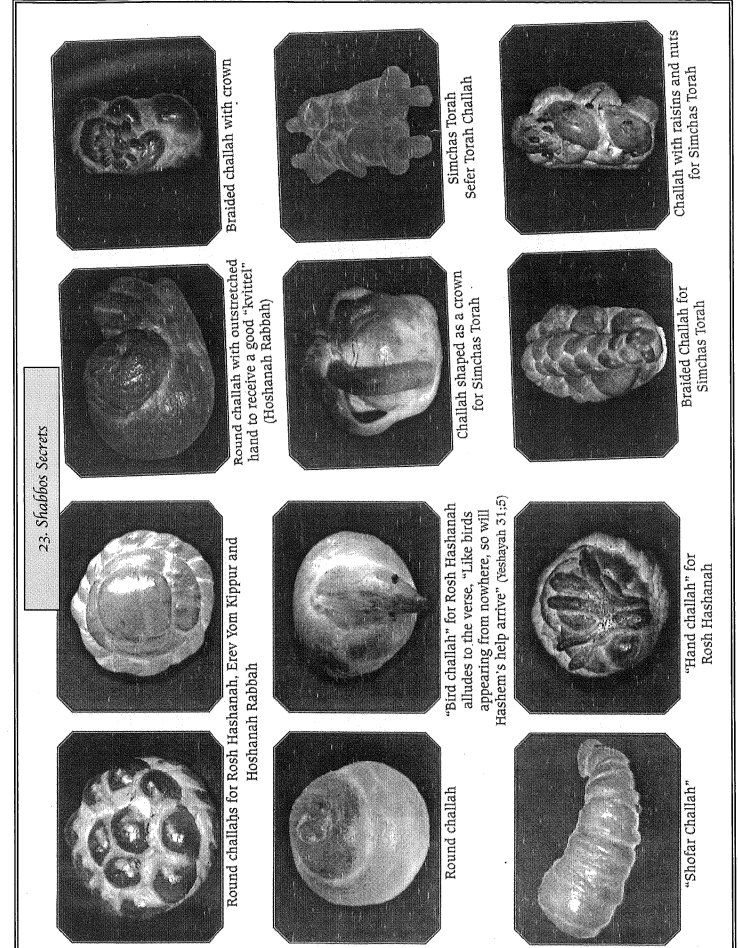
for His kindness endures forever.

Give thanks to God of the heavens, for His kindness endures forever.

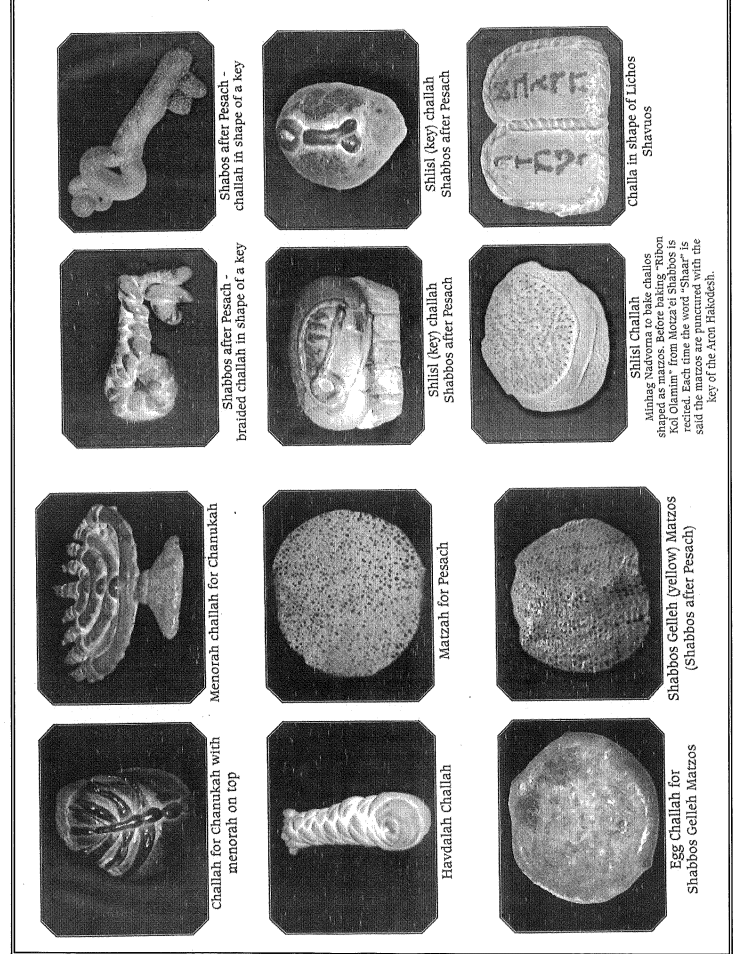
בִּי לְעוֹלֵם חַסְרוֹ. בִּי לְעוֹלֵם חַסְרּוֹ. בִּי לְעוֹלֵם חַסְדּוֹ.

וַיִּפְרָּקֵנוּ מִצְרֵינוּ, נתן לחם לכל בְּשָׂר, הודו לאל השמים, בי לעולם חסדו.

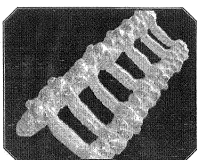
שַׁבְּשִׁפְלֵנוּ\* זֶכֵר לֵנוּ,

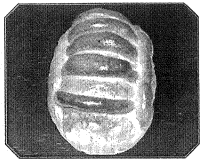


Boca Raton Synagogue - Page#9

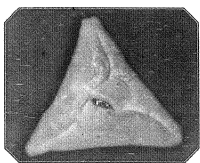


Boca Raton Synagogue - Page#10

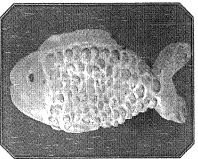




Ladder Challah for Rosh Hashana, Hoshana Rabba and Shavuos



Haman Tash Challah for Purim meal



Fish Challah for Purim meal

# When You Need to Knead: A Guide to Hafrashas Challah

Rabbi Dovid Heber, Star-K Kashrus Administrator

One of the many ways *Klal Yisroel* serves the *Ribbono Shel Olam* is through the performance of *mizvos hateluyos ba'aretz*, *mitzvos* that are dependent on land. Those who live in the land of Israel have many opportunities to fulfill these *mitzvos*. In *chutz la'aretz*, the *mitzvah* of *hafrashas Challah* is one of the only agricultural *mitzvos* that we are obligated to perform.<sup>1</sup>

It is well known that this is one of the *mitzvos* performed preferentially by women. Furthermore, one honors the *Shabbos* by baking and being *mafrish Challah* on *Erev Shabbos*.<sup>2</sup>

The following are halachic guidelines, based on the psak of Rabbi Moshe Heinemann Shlita.3

# I. Products

Products kneaded from *chameishes minei dagan* (wheat, spelt, barley, oats, and rye) are obligated in *hafrashas Challah*. Baked goods produced from other grains are exempt from this *mitzvah*. One is obligated in *hafrashas Challah* only when the dough was mixed/kneaded while in the possession of a Jew. If the dough was kneaded in the possession of a gentile, and the Jew then acquires the product, there is no obligation for *hafrashas Challah*. For example, *Challah* is not taken from bread or cookies manufactured by a non-Jewish company, even when a Jewish customer buys them. The same is true when one purchases frozen dough kneaded while it was owned by a gentile. However, if one purchases dough that was mixed/kneaded while it was owned by a Jew who was not *mafrish Challah*, one must perform *hafrashas Challah* as soon as possible.

### II. Measurements

Min haTorah, the amount of flour one must knead to be obligated in hafrashas Challah is an "asiris ha'aifa." This is equivalent to the volume of  $43^{1}/_{5}$  eggs. The exact volume of an "egg" is questionable due to various factors, including the possible "downsizing" of the eggs used today in comparison with those used in Talmudic times. L'halacha, one should be mafrish Challah when kneading 2.6 lbs. of flour, which on average is equivalent to  $8^{2}/_{3}$  cups of flour. However, a bracha is not recited for this amount. If one kneads a smaller amount of flour, one is not mafrish Challah.

There are two customs as to the amount that must be kneaded to require a *bracha*. Some individuals recite a *bracha* when kneading 3.675 lbs. or more of flour (on average,  $12^{1}/_{4}$  cups). Many only recite a *bracha* when kneading 4.95 lbs. of flour (i.e. almost the entire contents of a 5 lb. bag of flour – on average,  $16^{1}/_{2}$  cups of flour). Individuals should follow their family custom.

These measurements apply when baking bread or any other *hamotzi* product. When kneading dough for baking *pas haba'ah b'kisnin* (e.g. cake and cookies), for boiling (e.g. noodles), or for frying, one is *mafrish Challah* if 2.6 lbs. ( $8^2l_3$  cups) of flour are used. A *bracha* is not recited even if more than 5 lbs. of flour are used.  $\frac{10}{3}$ 

### III. The Procedure

After kneading, <sup>11</sup> while standing, one should hold with the right hand, <sup>12</sup> a *k'zayis* of the dough (without detaching it) and recite the *bracha*: "...*Asher kidshanu b'mitzvosav v'tzivanu l'hafrish Challah*" (some add the words *min ha'eesa* <sup>14</sup>). One should then pull off the dough. <sup>15</sup> At this point, some recite the words "*harei zu Challah*" (one may not say this until the piece has been pulled off). When being *mafrish* without a *bracha*, one should simply pull off the dough and say "*harei zu Challah*." If a liquidy batter (e.g. chocolate cake) is prepared, one must perform the *hafrasha* only after the product is baked. <sup>16</sup>

The *Challah* should then be burned <sup>17</sup> as soon as possible until it is completely charred. One should not store the *Challah* for future burning (e.g. freeze it for burning at *biur chametz* on *Erev Pesach*), as this undermines one of the reasons we burn the dough, *shelo yavo leydai takala*, that one will not accidentally mix this dough (which is *Challah*) with regular dough and inadvertently bake and eat it.

The Challah may be burned in a regular oven or toaster oven if it is wrapped in foil. However, one may not burn the Challah in an oven that is simultaneously baking bread or other products. After burning the Challah, it should be wrapped in something waterproof and discarded.

### IV. Errors

- 1. If one accidentally discarded the *Challah* before burning it, nothing further is required, as the *hafrasha* (which constitutes the main part of the *mitzvah*) has been performed. In this case, one may eat the bread as usual.
- 2. If one forgot to be *mafrish Challah* until after baking, one may be *mafrish Challah* on fully baked goods. A *bracha* is recited (if enough flour was originally used) and one pulls off a piece of bread from a roll or loaf of bread and burns it. 19
  - If one remembers on *Shabbos* that *Challah* was not separated, one may not be *mafrish Challah* until *Shabbos* is over. <sup>20</sup> If the dough was kneaded in *chutz la'aretz*, one may continue eating. A piece should be left over until after *Shabbos*, at which time one is *mafrish* from the remaining piece. <sup>21</sup> One may not simply take the leftover piece and burn it a *ma'aseh hafrasha* is necessary. This *hafrasha* after *Shabbos* "works" on all the products that came from the original kneaded dough, even if the rest of the baked goods are elsewhere or one has eaten them. In *Eretz Yisroel*, one may not eat the product until one is *mafrish Challah* (after *Shabbos* ends). <sup>22</sup>
- 3. If Challah was inadvertently mixed back into the regular dough, a Rav should be consulted.  $\frac{23}{2}$  If one is unable to burn the dough she was mafrish,  $\frac{24}{2}$  a Rav should be consulted.

# V. Combination of Doughs

One of the most complex yet important aspects of *hilchos Challah* is "combining" two doughs into one. This issue, known as *hitztarfus*, can be divided into three categories:

**Each Individual Dough is Less Than a Shiur** - If two or more doughs individually do not have a shiur large enough to require *hafrashas Challah*, but collectively add up to a *shiur* (as addressed earlier), under certain conditions *halacha* states they are *mitztaref* (collectively add up to a *shiur*). For example, if one kneads three separate doughs, each using two pounds of flour (i.e. individually, there is no obligation to be *mafrish Challah* on each small batch) they now collectively add up to six pounds. If one does not care that the doughs are mixed with each other, one is obligated in *hafrashas Challah* if they meet any of the following conditions:

- a. The doughs are in one vessel, and preferably touching. If either dough rises above the top of the vessel, the doughs should be covered to combine the entire contents.
- b. All the doughs are wrapped together on the bottom and top (e.g. in one sheet of plastic).
- c. One places the doughs on the table and pushes them together allowing them to bond well enough so that when one is pulled from the other, a chunk is pulled off the attached dough. $\frac{26}{}$

The above also applies if someone baked several batches that add up to a *shiur hachayav b'challah* (a large enough amount that one is obligated in *hafrashas Challah* - see section II) and stores them in one bag or container. For example, if a woman uses two pounds of flour to bake rolls on three different occasions, and stores all the unwrapped of rolls in one container, the six pounds are now *mitztaref* and she is required to be *mafrish Challah*. The same applies to other products, including cookies, stored in a bag or plastic container.

Under any of these conditions, if the doughs combine to make the required *shiur*, one is *mafrish Challah* from one dough. This action would take care of *Challah* for all the doughs. For example, if one kneaded two 3 lb. batches and placed the doughs in one container, allowing them to touch, one would recite a *bracha* and only be *mafrish* a *k'zayis* from one of the batches (since there is now a total of 6 lbs.). If one kneaded two 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> lb. batches (i.e. if each dough was left alone they would not require *hafrashas Challah*), and placed them in a container allowing them to touch, one is *mafrish* a *k'zayis* from one dough without a *bracha*.

2. One or More Doughs Have a Shiur – If two doughs are kneaded separately and each dough individually has a shiur that is obligated in Challah, these doughs are mitztaref if they are min hamukaf - "in the same vicinity." This means as follows: If they are not in containers they are min hamukaf if they are in front of the individual being mafrish Challah or the doughs are anywhere in the same room. \*\*Elf the doughs are in containers, they are min hamukaf if the containers are open and next to each other. \*\*Dunder these conditions, one may be mafrish Challah from one dough and it will apply to all the doughs that are min hamukaf. For example, if one kneads two doughs, that each use 5 lbs. of flour, and the doughs were on different tables in the same room, one may be mafrish on one dough and have in mind for this separation to work on the other dough. \*\*Output Department of the same room one may be mafrish on one dough and have in mind for this separation to work on the other dough.

The same *halacha* applies if one dough has a *shiur* and the other doughs do not. <sup>31</sup> For example, if one dough consists of 5 lbs. of flour and the other dough consists of 2 lbs., and they both are in front of the individual being *mafrish Challah* or on tables in the same room, the 2 lb. dough is *mitztaref* with the 5 lb. dough. One is only required to be *mafrish* a *k'zayis* from the 5 lb. dough.

3. Forgetting to Take Off Challah From the Original Batch - As previously indicated, if one kneads a batch that has a *shiur* that requires *hafrashas Challah* and forgets to take *Challah* until after it was baked, one may still be *mafrish* on the fully baked goods. It is not necessary to bring all the loaves together for the *hafrasha*. For example, if one bakes six loaves of bread from one batch using a total of 5 lbs. of flour, and these six loaves are now stored in different freezers, one can simply perform the *hafrasha* on one loaf, even if the other loaves are not present.

## VI. Special Cases

1.

1. **Dividing** – If one bakes using a *shiur hachayav b'challah* with the intention of separating the finished product into smaller items for distribution, one should be *mafrish challah* without a *bracha*. For example, if a first grade class kneads a batch of dough using 5 lbs. of flour, and the batch is divided into ten parts, with each child baking her own roll to bring home for *Shabbos*, they should be *mafrish challah* without a bracha. <sup>32</sup>The same applies when baking for *Mishloach Manos*. If an individual kneads a large batch of dough (e.g. using 5 lbs. of flour) with the intention of distributing the baked goods (e.g. rolls for *Mishloach Manos*) to others, one does not recite a bracha when being *mafrish challah*. To recite a *bracha* there must be a *shiur* obligated in *challah* used for one family. For example, If one baked using 10 lbs of flour and 5 lbs are for one family and the other 5 lbs are for distribution one would recite a *bracha* as the 5 lbs for the one family is enough to obligate one in *hafrashas challah*.

If one person bakes dough with 5 lbs. of flour and uses half of it this *Shabbos* and freezes the rest for eating next *Shabbos*, *Challah* should be taken with a *bracha* after the dough is kneaded.

2. **Baking without Water** – If one bakes without using any water, but rather bakes using only fruit juice or vegetable oil, a *bracha* is not recited and one cannot burn the *Challah*. Due to the complexity regarding this *halacha*, the *Shulchan Aruch*<sup>33</sup> advises that one should always use water<sup>34</sup> when baking a *shiur hachayav b'challah*.

The reason is as follows: *Challah* can only be burned when it is *tamai* (impure). To become *tamai*, it must first become "*muchsher L'kabel tumah*." This means water or other specific liquids <sup>35</sup> have come in contact with the *challah*. If none of these specified liquids are used, the *challah* can never become *tamai* and therefore can not be burned and a *bracha* is not recited.

It should be noted that nowadays wheat kernels used to make regular wheat flour are tempered with water. This process makes them *muchsher l'kabel tumah*. Oat kernels are steamed and the condensation makes the kernels wet thereby making them also *muchsher l'kabel tumah*. Therefore, nowadays when baking with regular wheat flour <sup>36</sup> or oat flour one may *l'chatchila* knead these products without water, recite a *bracha* when being *mafrish* (if there is a *shiur*), and burn the *challah* after *hafrasha*.

The problems related to kneading without water as addressed by the Shulchan Aruch would still apply when baking with rye or spelt flour since these grains are not tempered (unless they are made into flakes). Similarly, the problems would apply to barley flour and whole wheat flour since the kernels that are ground to make these types of flour are not always tempered or steamed making it possible that they are not muchsher l'kabel tumah. Therefore, one should only knead whole wheat, barley, spelt, and rye flour with at least a small amount of water or with one of the liquids that is muchsher l'kabel tumah.

# PRAYER ON SEPARATING CHALLAH

ANENI

May IT BE YOUR WILL, Eternal, our God, that the commandment of separating raising of the challah be comparable to the was acceptable and pleasing. Just as giving the with all its details and ramifications. May my sacrifice that was offered on the altar, which challah to the kohen in former times served to atone for sins, so may it atone for mine and make me like a person reborn without sin. May it enable me to observe the holy Sabbath (or: holy and to become imbued with its holiness. May enable our children to be constantly sustained have given a tithe. As I am fulfilling this mittwith all my heart, so may Your compassion be aroused to keep me from sorrow and pain by the hands of the Holy One, blessed is He, with His abundant mercy, loving-kindness, and ove. Consider the mitzvah of challah as if 1 ) with my husband (and our children) the spiritual influence of the mitzvah of challah challah be considered as if I had performed

חלה בְּבֶל לֵבֹ, כָּךְ יִתְעוֹרְוּרְ רַחֲבְיוּ שָׁלְ הַקְּרִוּשׁ תַמִיד מִיְדְיוּ שֶׁל הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא בְּרֹב רַחֲמָיוּ בְּאַלְוּ נְתַתְּי מְעֵשֶׁר, וּכְשָׁם שָּׁדְּנְנִי מְקַנְמֶת מִצְּוֹת ימהשפעתה של מצות חלה יהי ילבינו נוזנים בחְדְשׁ נְקְנְה בַחַשְׁא וְעָוֹין – וְאוּכֵל לְקֵיִם מִצְּוֹת חַמְרָיו, וּבְּרֹב אַהַבְּה, וְשֶׁהּתְּקְבֵּל מִצְוֹת חַלְּה שַּבְּת קְדֶשׁ וְהַיְמִים הַשּׁוֹבִים, עָם בַּעֵלִי (וּילְדִינוּ) 上方 ְתוּנְהּ לַכֹּהֵן וְהֵיְתְּה זוֹ לְכַפָּרֵת עֵוֹנוֹת, כָּךְ תְּהֵיָה שְּנְתְּקְבֵּלְ בְּרְצֵוֹן, וּכְמוֹ שֶּׁלְּבְּנִים תְּיָתְה תַחַלְה לבפרה לעוונותי, ואו אחיה כאלי נולדתי אַאַני מִרימָה כְּמוֹ הַקְּרְבָּן שֶׁהּיקְרֵב עֵל הַמּוְבֵּחַ פְּרְשֶׁיהְ וְרְקְרְּיְקִיהְ, וְתַּחְשָׁבְ הַּרְמֵתְ הַחַלְּהֵ רצון מלפניד, ", צלדינו, שַהַפּצְּיִר שַׁר הַפְּרְשָׁת חַלְּה הִתְּחַשֵּׁב כְּאֵלִי קיַמְתִיהְ תפילה להפרשה הלה De Lon ָרֵי בְּיִבְּיִבְּי

בְּרוּךְ הוּא לְשְׁמְרֵנִי מִצַּעֵר וּמִמֵּכְאוֹבִים כְּל הַיְמִים