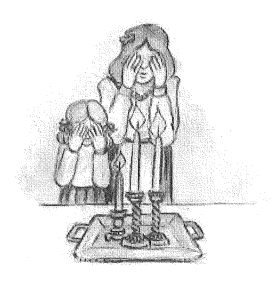


# More Than Just the Start of Shabbos: Candle Lighting



Rabbi Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue Women's Class Slmchas Torah 5773/2012

# 1. Bereishis Chapter 1

face of the waters — <sup>3</sup> God said, "Let there be light," and there was light. <sup>4</sup> God saw that the light was good, and God separated between the light and the darkness.

נַיָּאמֶר אֱלֹהָים יְהִי־אֻוֹר נַיְהִי־אָוֹר: נַיָּרָא אֱלֹהָים אֶת־הָאָוֹר כִּי־טָוֹב נַיִּבְרֵּל אֱלֹהִים בִּין הָאָוֹר וּבִין הַחְשֶׁךְ:

# 2. Midrash Rabbah Bereishis

צָרִיף לְעָרֵב אָבִין בַּר חַסְדַּאי אָמַר צָרִיף לְשַׁלְשֵׁל רַבִּי יִרְמְיָה וְתִּיְלְשִׁלָּה רַבִּי זְעִירָא הָוּוֹן מְהַלְּכִין כַּחֲדָא וְאִסְתַּלַּקַת גַּלְּתָה דְּרַ׳ יִרְמְיָה וְשִׁלְשְׁלַה רַבִּי זְעִירָא הָדָא אָמְרָה צָרִיף לְשַׁלְשֵׁל רַ׳ אָלְעָזֶר אוֹמֵר בִּרְכוֹ בְגֵר וּבִי הָיָה הַמֵּעְשֶׁה פַּעֵם אַחַת הַדְלַקְתִּי אֶת הַבִּּר בְּלִילִי שַבָּת וּבָאתִי וּמְצָאתִי אוֹתוֹ בְמוֹצָאִי שַׁבָּת דָּלוּק וְלֹא חָסֵר כְּלוּם בִּרְכוֹ בְאוֹר פָּנָיו שֶׁל אָדָם לֹא דוֹמֶה אוֹר פָּנָיו שֶׁל אָדָם כָּל יְמוֹת הַשַּׁבָּת כְּמוֹ שֶׁהוּא דוֹמֶה בַּשַּׁבָּת בַּרְכוֹ בַמְּאוֹרוֹת רֵי

"Hashem blessed the seventh day." (Bereishis 2:3) Rabbi Eliezer says: Hashem blessed the Shabbos with lights.

# 3. Rashi Bereishis 24:67

67. הַּמְהֶלָה שֶׁרָה אָמוֹ – וודס The Tent, sarah his mother. הַיְבּאָהָ הָאהֶלָה שֶׁרָה אָמוֹ – "And he brought her into the tent," הַּמְּה אָמוֹ – and behold, she was "Sarah, his mother"; הוא שָׁרָה אָמוֹ – that is to say, שְּרָה אָמוֹ – וְנֵעֲשִׁית הּוֹנְמֶת שֻׁרָה אָמוֹ – then she became the image of Sarah, his mother. הְּנָהְ בָּיִרְהָ – דְּנָהְ בְּיִלְּיִק שְׁשָּׁרָה בְּנְעֲשִׁית הּוֹנְמֶח שֻׁרָה אָמוֹ – a lamp would be alight continuously – בְּלְבֶּה מְעֵרֶב שַּבָּת לְעֶרֶב שַּבָּת לְעֶרֶב שַּבָּת לְעֶרֶב שַּבָּת לְעֶרֶב שַּבָּת החוש – מְעֶרֶב שַּבָּת לְעֶרֶב שַּבָּת לְעֶרֶב שַּבָּת מו a blessing would be found in the dough, i.e., it would increase miraculously, יְעָבָן הָשוֹר עֵל הָאהָל לְנִלְּב שִׁבָּת הַמְעָרָם הוא – But once she died, בְּלְיקוֹ הַנְיִלְם בּלְרִי בְּלְיִתְר בְּלְיִילְה הָוָר בְּלְיִם הוּ – And when Rebecca came they returned. בּרְאשִׁית רַבְּהוֹ This is to be found in Bereishis Rabbah.}

## 4. Gemara Shabbos 32a

עַל עִּקְבֶּי הָּרֶבְּי אַתְּבֶּים I have called you the first; ווֹ עַל עִּקְבִּי אַתְבֶּּי בּרְ בּאשִׁית הָּוְהַרְהִּי אֶתְבֶּּי – thus, I have cautioned you concerning matters of the first (i.e. the challah tithe). בְּשְׁבָּה שְׁנְּחַתִּי בָּבָּם – The soul that I have placed within you is called a candle; (i.e. אַתְבֶּי בָּר הַוְהַרְתִּי אֶתְבֶּי – thus, I have cautioned you concerning matters of candles [i.e. kindling the Sabbath lights]. אָם אָתָם מְבַּיִּימִים אוֹתָם מוּטָב – If you fulfill these responsibilities, all is well; אָת לְאוֹר – but if you do not, הַּרְינִי בְּשְׁבִּינִי – I will take back your souls. (4)



# 5. Maharal – R. Yehudah Loew (1520-1609) Nesiv Ha'Torah (16)

If you safeguard My candle, I will safeguard your candle. (Tanchuma, Parashas Kedoshim)

There are two qualities in a candle that make it similar to the soul: 1) The flame is dependent on the physical existence of the candle, and 2) the candle gives light which is in essence immaterial. Similarly, the soul lives in, and is dependent on, the physical existence of the body, and the soul itself comes from the spiritual world and is in essence immaterial.

The mitzvos are also similar to a candle in that mitzvos are done through physical action, and are therefore affiliated with the body, yet they produce a spiritual result, and are therefore in essence nonphysical.

Yet there is one important difference between the soul and the mitzvos: The mitzvos belong to God, but are given to man to fulfill, while the soul is man's, but has the capacity to relate to and connect with God.

We see that, like the candle, the soul and the mitzvos each have an affiliation with the spiritual and the physical. Therefore, God says, "If you safeguard My candle, I will safeguard your candle" — if you accept the mitzvos and connect to them, I will accept your soul, and it will connect to Me.

## 6. Gemara Shabbos 23b

The Gemara relates that the scrupulous observance of certain mitzvos results in special rewards:

קְּבָּנִים הַּנְיִין לֵיהּ בָּנִים הַּלְמִידִי – Rav Huna said: הְרָגִּיל בְּנֵר הַּוְיִין לֵיהּ בָּנִים הַּלְמִידִי – One who is habitual in kindling the Sabbath and Chanukah light will have sons who are Torah scholars. (16) הַנְּהִיר בְּאָה – One who is careful in observing the mitzvah of mezuzah (17) will merit a beautiful residence. (18) הַנָּהִיר בְּצִיצִית זוֹכָה לְטַלִּית נָאָה – One who is careful in observing the mitzvah of tzitzis (19) will merit a beautiful garment. הַנְהִיר בְּקִיהִוּשׁ הַיּוֹם זוֹכָה וְמְמֵלֵא נֵרְבֵּי יַיִּוֹן – One who is careful in performing the sanctification of the Sabbath day (20) will merit [to] fill many kegs of wine. (21)

The Gemara illustrates how the reward for kindling was bestowed:

ער אָבִין וְנְגֵיִ אַפְּתְּחָא - רֵב הוּנָא הָוָה רָגִּיל דְּהָנָה חָלֵיף וְתָנֵי אַפְּתְּחָא - Rav Huna would regularly pass by the doorway דְרַבִּי אָבִין נַגָּרָא - of R' Avin the carpenter. אָבין רַגִּיל בְּשְׁרָגִי טוּבָא - [Rav Huna] saw that [R' Avin] was wont to kindle many lights, both on the Sabbath night and during Chanukah. אַבִּר הְרָבִי נַבְּקֵי מִהָּבָא - He said: "Two great men will come out from here." אַבִּרון וְרַב חָנִיא בַּר בְּרִרִי נִבְּקֵי מִוּנְוֹהוּ רַב אִרִי בַּר אָבִין וְרַב חָנִיא בַּר - And, in fact, the Torah scholars Rav Idi bar Avin and

Rav Chiya bar Avin came out from the house of [R' Avin and his wife].

ובמדרש אחר מדמה זה לגר אמרו שם (תנחומא קדושים) אמר דוד לפגי הקדוש ברוך

הוא שמרני כאישון בת עין אמר לו הקדוש ברוך הוא שמור מצותי וחיה אמר ר' חייא משל למה הדבר דומה לשנים וכו' כך אמר הקדוש ברוך הוא אם אתם שומרים את התורה אשמור אתכם אמר ר' אלעזר אמר הקדוש ברוך הוא נרי בידך ונרך בידי נרי בידך כי נר מצוה ותורה אור ונרך בידי נר ה' נשמת אדם אם אתה משמר את נרי אני משמר את נרך עד כאן. ופירוש זה, כי הנר יש לו שתי בחינות. הבחינה האחת שהנר נתלה בגוף הפתילה, והבחינה השנית שיש בו אור אשר כל אור הוא בלתי גשמי. וכן הנשמה גם כן יש לה שתי בחינות. כי היא נתלה ועומדת בגוף האדם ומצד הזה יש לנשמה יחוס אל הגוף, ויש לה בחינה גם כן אל הנבדל כאשר אין הנשמה גשמית, ולכך הנשמה היא כמו נר. וכן המצות הם כמו נר, כי מצד שהמצוה נעשית על ידי פעל אדם גשמי יש אל המצות שייכות אל הגוף הגשמי ומצד שהמצוה היא אלהית יש לה שייכות אל הנבדל. רק הפרש יש בין שניהם, כי המצות הם אלהיות והם שייכים אל השם יתברד רק שהם ברשות האדם שהוא מקבל אותם, והפך זה הנשמה היא לאדם רק כי יש לנשמה דביקות בו יתברך. הנה הנשמה של אדם והמצוות שניהם יש לכל אחד צד בחינה שהיא שייכת למעלה וצד בחינה שהיא שייכת למטה, והם כמו הגר הזה שיש לו בחינה אל הגשמות ובחינה אל כלתי גשמי לכך אמר הסדוש ברוך הוא אם תשמור נרי שתהיה מקבל המצות ויהיה לך דביקות במצות גם השם יתברך

מקבל נשמתך ויהיה לנשמתך דביקות בו:

## 7. Rashi

דומה לכר: נד כיתו זנד חטוכה · נד ביתו בשבת והוא עני ואין לו כדי לקנות שמן לשתי כרות: שלום כיתו · והכי אמריכן לקמן (דף כה:) וחזנת משלום נפשי זו הדלקת כר בשבת שבני ביתו מלטערין לישב בחשך: בנים חלמידי חכמים · דכתיב (משלי ו) כי כר מלוה וחורה אור על ידי כר מלוה דשבת וחנוכה בא אור דחורה: דרכי

16. As it states (Proverbs 6:23): בּי גֵּר מְּצְוֹה וְחוֹרָה אוֹר, For the commandment is a lamp and the Torah is light. By observing the commandment of kindling a lamp on Shabbos and Chanukah, one brings the light of Torah into the world (Rashi).

Our Sages tell us in Maseches Shabbos (23b) that one who is zealous in the mitzva of mezuzah will merit to have a beautiful home. One who is careful in observing the mitzva of tzitzis will merit to have a beautiful garment. One who is careful to make Kiddush on Shabbos day will merit to fill many kegs of wine. The Maharal explains that these rewards will be given in the World to Come. This leads Rav Schwab zt"l to ask the following question. This Gemara teaches us that one who develops the habit of kindling Shabbos candles will be rewarded with sons who are scholars. The Gemara then illustrates this reward by recounting how Rav Avin used to kindle many lights in honor of the Shabbos and was thereby rewarded with two sons who became great Torah scholars. They were Ray Idi bar Avin and Ray Chiya bar Avin. Thus Ray Schwab's question is: How can the Maharal say that the reward for lighting Shabbos candles is in the next world, since having sons who are Torah scholars is clearly a reward in this world. To this Rav Schwab remarked that if one merits to have sons who are Torah scholars, one already has his עולם הבא his reward usually saved for the world to come - right here and now.

Thus we might say that if one lights Shabbos candles in honor of the Shabbos day, which is מעין עולם הבא, "like a taste of the World to Come," one merits to be rewarded in this world with a taste of the World to Come, in the form of having sons who are Torah scholars.

This is the basis for the custom of lighting a candle for each person in the household. For we pray that each and every child in the home will develop into a Torah scholar and bring light and joy not only to their parents and their family, but to all of *Klal Yisrael*.



8. Rav Shimon Schwab (1908-1995)

Taken from The Commentators' Shabbos Rabbi Yitzchak Sender

## 9. Gemara Shabbos 23b

The Gemara establishes a set of preferences for the performance of certain holiday commandments:

אָמָר רָבָא פְּשִּיטָא לִי — Rava said: It is obvious to me that if an impoverished person lacked the funds to purchase oil for kindling הְּנִוּ הְנִּרְ חְנִּרְ חְנִּרְ בְּיְתוֹ וְנֶר הְנִּרְ חְנִּרְ חְנִּרְ חְנִּרְ חְנִּרְ חְנִּרְ חְנִּרְ חְנִּרְ חְנִּרְ חְנִרְ חְנִייִ חְנִיךְ חְנִי חְנִי וְיִי וְנִייִ וְנִייִ וְנִייִ וְנִייִ וְנִיְיִי וְנִייִ וְיִי וְיִיי וְיִי וְיִיי וְיִי וְיִיי וְיִי וְיִיי וְיִייִי וְיִיי וְיִי וְיִיי וְיִי וְיִיי וְייִי וְיִיי וְיִיי וְיִיי וְיִיי וְיִי וְיִי וְיִיי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִיי וְיִיי וְיִיי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִיי וְיִיי וְיִי וְיִיי וְיִיי וְייי וְייי וְייי וְייי וְייי וְייי וְייי וְייי וּיי וְייי וְיי וְייי וְייי וְייי וְייי וְיי וְייִיי וְייי וְייי וְייי וְייי וְייי וְיי וְייי וְייי וְייי וְייי וְיִיי וְייי וְייי וְייי וְייי ו

#### 10. Gemara Sota 17a

The Gemara discusses the seriousness of adultery:

רְּינִישׁ רְבִּי עַקְיבָּא — R' Akiva expounded: אָישׁ וְאָשָׁה — A husband and wife, יוָב – if they merit it, i.e. they abstain from forbidden relations with others, שְּבִינְהְהָּ – then the Divine Presence is present between them. ביניקן — But if they do not merit it, i.e. they are unfaithful to the marriage, אַשׁ אוּבַלְהָן – then fire consumes them. (19)

The Gemara expands this teaching:

אָמֵר רְבָּא – Rava said: יְרָאָשָׁה עָדיפָא מּרְאִישׁ – And the wife's fire is stronger than the husband's. אוֹ יַטְעָמָא – What is the reason?) האי מְצֶּרְף – Because the letters representing the fire of [the woman] are joined, האי לא מְצֶרף – whereas the letters representing the fire of [the man] are not joined. רבאי בא

## 11. Pirkei D'Rebbe Eliezer

As long as he was alone, the first man is referred to by the Torah as DJN. Only upon being given a wife is he called  $w_N$ , and she HWN, for it is at the time of marriage that the *Shechinah* joins them. God hovers over the couple and protects them. But if they sin, He withdraws His Name, and they are rendered fire and fire and consume each other, as Scripture says of the lust for illicit relations (Job 31:12): it is a fire, it shall consume until obliteration (Pirkei D'Rabbi Eliezer 12).



# 12. Maharal – R. Yehudah Loew (1520-1609) Chiddushei Agados

(כ"ה ע"ב). כתיב ותזנח משלום נפשי אנור רבי אבהו זו הדלקת נר בשבת נשיתי טובה אמר רבי ירמיה זו בית המרחץ רבי יוחנן אמר זו רחיצת ירים ורגלים בחמין רבי יצחק נפחא אמר זו מטה נקרא שלום רק הואר אבא אמר זו מטה מוצעת ואשה מקושטת לת״ח.

זו הדלקת' נר בשבת. פי׳ כאשר אין שובת ממלאכה, אין זה שלום הוא וכאשר ממלאכה, וגם יש לו גר שנותן לו שלום, זהו שלום לגמריי ויש לך לדעת, כי אין נאה וכלים נאים שעליה רבי בלבד, מפני שהוא נותן הבדל בין הדברים, ווהו

השלום כאשר יש הבדל בין הדברים. כי כאשר נקרא החושך ערב, מפני שבחושך הדברים הם מעורבים. ואין נכר זה בפני זה והם מעורבים יחד, והאור נקרא בוקר שעל ידי האור יש ביקור בין הדברים בין זה לזה. וכאשר יש בקור בין דבר לדבר. הוא השלום אשר הוא בין הדברים, (ואין אחד נכנס ומתערב בחבירו רק כל אחד בפני עצמו]. ולפיכך נקרא נר שבת שלום, כאשר האדם שובת ממלאכה ויש לו נר שבת. וזה שאמר ותזנח משלום נפשי זו הדלקת נר בשבת. כי הדלקת נר בשבת הוא עצם השלום, מצד [שהשבת מיוחד לשביתה ושלום] כמו שאמרו בתפלת אתה אחד, מנוחת שלום ושלוה, ויש לו נר שהוא שלום זה נקרא שלום. וכאשר אין לו גר בשבת אין לו שלום, במקום שראני שיהיה לו שלום דהיינו בשבת.

(ברכות כז:) וקדושה עליונה חופף על החדם מאור שבת אייכ למה לריכים אכן לאור השמש ביום זה של שבת. אמנם כן באמת דזהו רק בדרך לדקה לעכיים. הייכו מי שהוא עכי בדעת וכסיל בחושך הולך ואפילו בשבת מי שהחשיך לו ואין לו השגה לקבל אור השבת אז מזרים לו הש"י בדרך לדקה אור השמש. וכמו כן מלות הדלקת נרות בשבת. דבחמת בשבת א"ל לאור הכר כי השבת הוא כולו אור ובבוא יום השבת נתמלא אז כל הבית אורה. אך הוא בא לרמז על אתערותא דלתתא דהנשים המדליקין נרות בשבת משום שלום ביתם לייחד זכור ושמור והם תיקון האשה לכך היא מדלקת שתי נרות להורות על בחיי זכור ושמור הכ"ל שכשלמו בשבת ונעשה יחוד וזיווג עליון. ועת זיווג התחתון הוא ג״כ בליל שבת וזה מורה על אמערותא דלמתא הייכו שהכוקבא מעוררת את הדכר לקבל ממכו תעכוג וככ"ל:

Candle lighting brings peace to the home. Light is referred to as "peace" because it gives one the ability to differentiate between things. True peace is achieved when one element does not enter and mix in another's territory; rather, everything exists in its own right, within its own borders. For this reason morning, the time of light, is called boker, from the word bikur, to distinguish, because where there is light, there exists the ability to discern between things. However, the time of darkness is called erev, evening, which can also mean "mixing," because at the time of darkness one cannot differentiate between things, and they mix together and lose their individual identities,

> 13. Ohev Yisroel (Ekev) R. Avraham Yehoshua Heshel Apter Rav (1748-1812)

ויענך וירעבך ויאכלך גו׳. במדרש פליחה איתא וועכך בטורח הדרך וורעבך מטעם דגים, ויאכלך את התן. מכאן רמז להדלקת כרות בשבת. והוא תמוה. אך בהעיר לב ושום שכל ו"ל דהנה כתיב (שה"ש ח, ה) תחת התפוח עוררתיך. ודרשו חז״ל במדרש (שמ״ר א) דוה הפסוק משתעי בלדהות הנשים אשר היו במצרים. שבשעה שהיו הולכין לשאוב מים הקב״ה הזמין להם דגים בתוך כדיהם ותוליכין אותן אצל בעליהן לשדה ומאכילים ומשקים אותם וכזקקים להם בין שפתים שכאמר (תהלים סח, יד) אם תשכבון גו׳ הרי שהיו הכשים מעוררות את בעליהן להזיווג. וכתצא אז היה אתערותא דלתתא מה שהכוקבא היתה מעוררת את הדכר. והכה אמרו חז"ל (תעכית ח:) שמש בשבת לדקה לעכיים. וכראה לי זהו פירושו דהכה אכו לרוכים כל ימי החול לאור השמש כדי להאיר לכו מתוך החשיכה. אך לעתיד לבא כתיב (ישעיה ס, יט) לא יהיה לך עוד השמש לאור יומס (נירח לאור לילה) וחיה לך הי לאור עולם. אייכ בשבת שחוא תעון עוהייב

Shabbos does not really need our lights; Shabbos itself is a source of radiance, and with the arrival of Shabbos every Jewish home is lit up with this splendor of Shabbos. Then why do we kindle Shabbos lights? The Sages tell us that "every awakening Above must be preceded by an awakening below." Hashem's blessing descends only if we take the first step. By kindling the Shabbos lights, we awaken Hashem's favor, and He will bestow His Divine Light on us.

# 15. Rambam

א הדלקת נר כשבת אינה רשות אם רצה מדליק. ולא מדליק ולא

מצוה שאינו חייב לרדוף אחריה עד שיעשנה כגון עירובי חצרות או נטילת ידים לאכילה אלא יחובה. ואחד אנשים ואחד נשים חייבין להיות בבתיהן נר דלוק בשבת. אפילו אין לו מה יאכל שואל על הפתחים ולוקח שמן ומדליק את הנר שזה בכלל עונג שבת. [6] יוחייב לברך קודם הדלקה ברוך אתה ה' אלהינו מלך העולם אשר קדשנו במצותיו וצונו להדליק נר של שבת.

הרמ"ך למה התחיל כדברי רכה נפיים בדברי רכה יוחמן \* אם רולה לפסוק כרבה הל"ל נמשמשקע התמה עד שיכים המחמון והעליון ולא עוד, מוס הולה לפסוק כרבי יוחמן הל"ל משיראו שני כוכבים עד שיראו שלשה, מיש לתמוה על הרו"ף שהביל הכל מברבה ור" יוחמן חולקין ול"ע וויללה שרבה ור" יוחמן חולקין ול"ע לכב יהודה אמר שמולל לאתר לתרו"ה! ש"ל מד ייוומן חולקין ול"ע לתרו"ה! ש"ל מד ייוומן חולקין ול"ע לתרו"ה! ש"ל מד שיעורל הול עכי"ל:

\* נר' של"ל רב יהודה חמר שמוחל, וכן לקמן בכה"ד.

כדרך שמברך על כל הדברים שהוא חייב בהם מדברי סופרים: ב מותר להשתמש בנר של שבת. והוא שלא יהא הדבר צריך עיון הרבה. אכל דבר שצריך לדקדק בראייתו אסור [1] להבחינו לאור הנר גזירה שמא יטה:

# 16. Kaf Ha'Chaim

It is a great *mitzvah* to give *tzedakah* with joy before kindling the Shabbos lights. It is customary for women to place some coins in a charity box before lighting the candles. (*Kitzur Shulchan Aruch* 75:2) For mystical reasons it is recommended that a woman give three small coins for *tzedakah*.

14. Maharal Tiferes Yisroel 34

ישראל שנאמר אנכי ה' אלהיך ע"כ. ועוד יש במדרש (בראשית רבה פ"א) למה בבי"ת שהוא לשון ברכה ולא באל״ף שהוא לשון ארור ע״כ. והנה דברים אלו מגלים לך דברים גדולים, כי ראוי העולם שנברא בב' וזה כי הבי"ת בפרט הוא התחלת הרבוי שהרי האל״ף אין בו רבוי ואילו הבי"ת הוא התחלת הרבוי, והוא ברכה ולפיכך מלת ברך כלם אותיות השניות שהם לשון ברכה הבי"ת באחדים הכ"ף בעשיריות הרי"ש במאות שמן השני התחלת הרבוי שהוא ברכה, וארור התחלתו באל"ף כי האל"ף הוא אחד ואין באחד רבוי שהוא ברכה. וזה שאמר כי העולם נברא בבי״ת מפני שהוא לשון ברכה ולא נברא באל״ף שהוא לשון ארור, כי בריאת עולם הוא הרבוי שהוא מן השם יתברך ראוי שיהיה נברא בבי"ת שהוא התחלת הרבוי והברכה ולא באל״ף. שהבריאה היא הברכה בעולם ואיך יהיה נברא באל״ף שאין בזה ברכה כלל רק סימן ארירה. אף כי שאר האותיות יש בהן רבוי יותר מכל מקום הב' הוא התחלת הרבוי כאשר היה בתחלת בריאת העולם התחלת הרבוי. ולפיכך השיב כי

17. Shulchan Aruch o.c. 263

נֵרוֹת, וְכֵן נָהַגֹּה הָאִשְׁה (ג) נגז \* שַּשְׁכְּחָה פַּצֵם אַחַת לְהַדְלִיק, מַּדְלְּקֶת כְּל יְמָיהָ (ז) שְׁלְשָׁה נַרוֹת (מַהַרִּיל), כִּי יְכוֹלִין לְהוֹסִיף צֵל (ח) דָּבֶּר הַּמְּבְוֹן נָגָּד דְּבָּר אַחַר, וּבְּלְבִד שָׁלֹא יִפְּתֹת (מְּשׁרִי וֹמְדְכִּי כִּפְּסִ רְאשׁ הַשְּׁרִי וֹמְדְכִּי פִּפְּסִ רְאשׁ הַשְּׁרָם יוֹכְּשְׁים חְיָבִים לְהְיוֹת בְּבְּתַיּהָם נֵּר דְּלֹּוֹקְ הְשְׁכָּן הַשְּׁבְּת הַשְּׁבְּר הַשְּׁבְּת אָפְלֹּר (ט) \* אִין לוֹ (ז) מַה יֹּאבֶל, שׁוֹאֵל (י) \* צֵל הַפְּחָחִים וְלוֹקַת שָׁמֶּן וֹמַדְלִיק אָמָן הַבְּלֹי ענְג שַבָּת הוֹרֹא: ג (יא) יְהַנְּשִׁים (מ) מֵזְהָרוֹת בּּוֹ יוֹתָר, (יב) הִּמְפְּנֵי שִׁמְּא הַבְּיִרוֹת בַּבַּיִת וְעוֹסְקוֹת בְּצְּרְבֵי (חִ הַבַּיִת. 'אִם אִין יְדוֹ מַשֶּׁגָּת לְקְנוֹת נֵר לְשַבֶּת וֹלְקְדִּוֹשׁ שְׁמְבֹית (יִנוֹם בַּבֵּית לְקְנוֹת בָּבְּיְבִי (חִ הַבַּיִת. 'אִם אִין יְדוֹ מַשְּׁגָּת לְקְנוֹת נֵר לְשַבָּת וֹנְרְלְהִיה בְּבְלֹית עַבְּר לְחָבָּת וְיִבוֹם הַבְּיִת וְעוֹסְקוֹת בְּצְּרְבֵי (חִ הַבֵּיִת. 'אִם אֵין יְדוֹ מַשְּׁגָת לְקְנוֹת נֵר לְשַבָּת וְנִר לְחַבָּכִי הִיבְּיִם הְיִוֹם בַּבֵּיִת לְּבְנֹת נֵר לְאָבִּי (וְאִם הַיִּיִן לְקְבִּים (יִּר) מָשְׁלוֹם הַבּּיִת, דְּאֵין שְׁלוֹם הַבּיִת, דְּאֵין שְׁלוֹם בַּבֵּיִת בְּלֹא נַרְנִב וֹיִם לְּקְבִים (מ) לְמְבִּים (מ) לְמְבִּת וְנִב לְּחָבָּים מִּיְן לְּקְבִּים (מִין לְבָּהִים וְלְּקְנוֹת נֵר תְנָבָם, עִין לְבָּבִי מִיקון הִינִין בְּיִבְּים (מּוֹ לְבְּיִבֹּת לִּיִבְיֹם בְּיִבְּים בְּבִּיִם בְּבִית בְּבֹּים בְּבָּים מִיּם לְצְבָּים מִינִוּ לְצָמָּוֹם מִינִין לְבְּבִּים בְּיִים בְּבָּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבּים בְּבִים בְּבָּשְׁבְּים בְּיִנְיוֹם בְּבִּים בְּיִים בְּיִבּים בְּיִים בְּבִּים בְּיִּים בְּבִּים בְּיִבְיבִּים בְּעִיבְים בְּיבִּים בְּיוֹם בְּיוֹים בְּנִשְּבְּים בְּיבְּים בְּיבְּבִּים בְּבְּים בְּיבְּים בְּיִים בְּיבְּים בְּיבְּית בְּיִבְּיִים בְּיוֹבְיִים בְּיִּים בְּיִים בְּשְּבְּים בְּעִים בְּבְּיִים בְּיבְּים בְּיבְּיבְים בְּיִים בְּיִים בְּיבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּשְּבְּים בְּיִים בְּיוֹים בְּיבְּבְּים בְּיבְּים בְּיבְים בְּבְיבִים בְּיִים בְּבְּים

(1) One should take care to prepare (2) a bright light<sup>1\*</sup>/for Shabbos/.
Some /people/ especially (3) prepare /a light with/ (4) two wicks, (5) one for zachor and one for shamor.<sup>2\*</sup>

Gloss: One may (6) add /to this number/, kindling three or four lights. This, in fact, is the custom: a woman who forgets once to kindle /the Shabbos lights/, kindles (7) three lights the rest of her life.\*\* (...) For one may add to (8) any /quantity/ that is meant to represent a particular subject /without detracting from the representation intended/; it is only required that one not subtract /from the representative quantity/. (...)

2. Both men and women are obligated to have a kindled light in their homes on Shabbos.

Even (9) one who has nothing to eat should go begging (10) from door to door\*\* /so as to be able/ to buy oil and kindle a /Shabbos/ light — for this is part /of the mitzvah/ of making Shabbos a delight (Oneg Shabbas).

3. (11) Women are more obligated in this /mitzvah than men/(12) because they are generally at home and take care of the household needs.

If one cannot afford to buy both a light for Shabbos and /wine for/ Kiddush, (13) the Shabbos light takes precedence. Similarly, if one cannot afford to buy both a light for Shabbos and a light for Chanukah, the Shabbos light takes precedence, (14) because /it contributes to maintaining/ peace in the home — for there can be no domestic peace without a light.

# 18. Shulchan Aruch

הַיוֹם גְּדוֹל, יְכַבְּנּוּ וְיַחֵוֹר וְיַדְלִיקְנּוּ לְצַרָךְ שַׁבָּת (טוּר): ה (טוֹ גוֹ (כֹב) \* יְּבְּשֶׁיַדְלִיק יְבְרָךְ יְבָרָךְ אָתָּה ה׳ אֱלֹהִינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלְם אֲשֶׁר קִדְּשָׁנוּ בְּמִצְוֹתִיוֹ וְצַנְנוּ (כֹב) לְהַדְלִיק נֵר שֶׁל שַׁבָּת׳, אֶחָד הָאִישׁ אֱלֹהִינוּ מֶלֶךְ הָאִשָׁה. (כֹג) 'גַּם בְּיוֹם טוֹב׳. וּבְיוֹם הַבְּפּוּרִים הַבְּפּוּרִים הַבְּפּוּרִים הַבְּפּוּרִים שִׁלֹא יְבָרָךְ (כֹה) \* וְעֵיֵן לְקָפְּן סִימְן תר״י. הַנְּ״ה. יַשׁ מִי שֶׁאוֹמֵר שֶׁמְּבָרְרִין (כוּ) \* אַחַר הַהַּדְלָקה (מְּרְּכִין (כוּ) קְּדֶם הַהַּדְלָקה (מְּרְכִין (כוּ) קְּדֶם הַהַּדְלָקה (מְרְכִי מִנְּה מִשְּּה מִדְיִקִּיו). שְׁמִּר עוֹבֶר לַצַשִּיְתוֹ, לֹא יְבָנָה מִשְּּה עַד לְאָחַר הַבְּרְכִה, וּמְשִׁימִין הַיִּד לְפְנֵי הַנֵּר אַחָר הַהַּדְלָקה וְנִי הַמָּר אַה מִקּלָקוּ הִיְּה מִשְּנָה עוֹבֵר לְצַשִּיָּה, וְכֵן הַמְּנְהְיִ הַיָּר עוֹבֵר לְצַשִּיָּה, וְכִן הַמְּנָהְ (מִּבְּרִין, וְאַחַר בָּוְּ מְּקֹלְקִין הַיָּר, וְזָה מְקָּרִי עוֹבֵר לְצַשִּיָּה, וְכֵן הַמְּנְהָי הִיּיְ הִיּיִם הַבְּרְבִין, וְאָחַר בְּּדְּ מְּסְלְקִין הַיָּר, וְזָה מְקָּבָּר עוֹבֵר לְצַשִּיָּה, וְכֵן הַמְּנְהָין. וְמִיּר בָּוְּ מְסַלְּקִין הַיָּר, וְזָה מְקְּרִין הַבְּרְ לְשִׁרָה. וְבִּי הַהְּבְּרִין, וְאָחַר בְּּנִי מְּיִבְּרִין הִיּבְּר הִישְׁרֹה בִּבְּיִי מִוֹבְר לְיִבְּיִי הְּיִבְּיִין הַיִּים הַבְּרְבִין עוֹבָּר, וְזְחָה בְּּרְבִּי מְיִבְּיִים הַיִּבְּיִי מְיִבְּיִים בְּיִבְּיִים הָּיִבּי בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים מִּיבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבּי בְּיִבְיִּים בְּיִבְּיִּים בְּרִבְּיִּה בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִּים בְּיִבְּיִּיְיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּּבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִּבְּיִים בְּּרָּים בְּיִבְּיִּבְּיוֹ בְּעִיתְּיִבְיִים בְּבָּיִבְּיִם בְּיבְּעִיּיִבְּיִים בְּיִּשְׁיִבְּיִים בְּבְּנִייְיִבְּיְּים בְּבְּבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבְּבְּיִּים בְּבְּיִים בְּבְּבְּיִים בְּיְבְּיִים בְּיִבְּיְבְּיִים בְּיבְּיִים בְּעִּיבְּיִם בְּיבְּבְּבְּיִים בְּבְּיוּ בְּבְּבְּיִים בְּבְּנְיִים בְּיִבְּיְבְּיְּבְּיִים בְּיבְּעְשְּיְהוֹ בְּיבְּיִבְּיְיִים בְּיִבְיְּיִּבְּיִים בְּבְּיִים בְּיבְּיִיְּבְיְיִים בְּבְּיִים בְּבְּבְּרְיִים בְּיִבְּבְּיְּבְ

5. (21) Upon kindling /the Shabbos light/ one should make the blessing: Baruch attah Ad-onai E-loheynu melech ha-olam asher kideshanu bemitzvosav vetzivanu (22) lehadlik neyr shel Shabbas. \*\* This is the same for both man and woman.

(23) On Yom Tov, too, one must make the blessing: "... lehadlik (24) neyr shel Yom Tov."

Gloss: Some /authorities/ hold that the blessing is made (26) before the kindling.

Others hold that it is made (27) after the kindling (...), and that to satisfy the requirement of oveyr la'asiyaso (that the blessing be said immediately before the act to which it pertains) one should not derive any benefit from /the light/ until after the blessing. /For this reason/ one should place one's hand in front of the light/, blocking its light/, after the kindling, make the blessing, and then immediately remove the hand /, exposing the light to view/. This makes /the blessing/ oveyr la'asiyah /since benefit is derived from the light immediately after the blessing/. This /latter view/ is the usual practice. (...)

#### 19. Mishna Berura

(12) Because they are generally. Another reason is that /Woman/ extinguished the light of the world by bringing death to First Man.

However, it is meritworthy that the husband ready the lights /for kindling/. [Kessavim]

(יב) מִפְּצֵּי שֶׁפְּצוֹיוֹת. וְעוֹד טַעַם, מִפְּנֵי שֶׁכְּבְּתָה נֵרוֹ שָׁל עוֹלֶם, שָׁגָּרְמָה ִמִיתָה לְאָדָם הָרִאשׁוֹן. וּמִכָּל מָקוֹם טוֹב שֶׁהָאִישׁ יְתַקֵּן שָׁגָרְמָה ִמִיתָה לָאָדָם הָרִאשׁוֹן. וּמִכָּל מְקוֹם טוֹב שֶׁהָאִישׁ

## 20. Siddur

It is customary to add this prayer after lighting:

ל"ו May it be Your will, O God my God, and God of my ancestors, to be gracious towards me [and my husband, my children, my father, and my mother] and towards all my relatives. Grant us, and all Yisrael, good and long life. Remember us for good and for blessing, and be mindful of us for deliverance and compassion. Grant us great blessings, and complete our homes, rest Your Presence among us, and grant us the privilege of bringing up children and grandchildren who are wise and understanding, God-loving, God-fearing, truthful [and trustworthy] people, holy people, who bind themselves to God. Let them illuminate the [darkness of this] world with Torah and with good deeds. [Let them attain complete mastery] in all the intricacies of serving the Creator. Please hear my plea in the merit of our matriarchs, Sarah, Rivkah, Rachel, and Leah. Illuminate our lamps [our souls] so they will never be extinguished for all eternity. Illuminate Your Presence [among us] so that we can be redeemed, Amen.

It is customary to add this prayer after lighting:

יְּתָּי ְרָצוֹן מְלְפָגֵיהְ, יִי שְׁלֹהִי וַאלֹהִי שָׁבּוֹתִי, שֶׁהְחוֹנֵן אוֹתִי [וְאָת אִישִּי, וְאָת בְּנֹי, וְתָּחֶן לְנוּ בְּנִי, וְאָת אָבִי, וְאֶת אִפִּי] וְאֶת כָּל קְרוֹבִי, וְתָּחֶן לְנוּ וּלְכָל יִשְׂרָאֵל חַיִּים טוֹבִים וַאֲרוּכִים, וְתִּוְכְּנִי בְּזְכְרוֹן טוֹבְה וּבְרָכָה, וְתִּפְּקְדֵנוּ בְּכְּלֵי יִשְׂרָאֵל חַיִּים טוֹבִים וַאֲרוּכִים, וְתִּוְכְּנִי בְּּוֹכוֹת גְּדוֹלוֹת, וְתַשְׁלִים בָּתְּיוֹ, וְתַשְׁכֵּן שְׁכִינוּ, וְתַשְׁכֵּן שְׁכִינוּ, וְתַשְׁכֵּן שְׁכִינוּ, וּוְבְּעִי לְנֵדְל בְּנִים וּבְנִים חָכְמִים וּנְבוֹנִים, אוֹהָבִי יְיִ, יִרְאֵי שְׁכִינוּ, אַנְשִׁי אֲטָת. זֵרַע קְּדָשׁ, בִּייָ דְבַקִים, וּמְאִירִים אֶת הָעוֹלָם בַּתּוֹרָה אֵלְהִים, אַנְשִׁי אֲטָת, וְבָּבֶל מִלְאֶבֶת עֲבוֹדַת הַפּוֹרָא. אָנָא שְׁמֵע אֶת הְחַנְּתִי בְּנִאת הַוֹּאת, בִּּוְכוֹת שָׁרָה וְרָבְּקָה וְרָחֵל וְלַאָה אָמוֹחִינוּ, וְהָאֵר נַרְנִישְׁעָה. וְבָּאָר וְנִנְשְׁעֵהָה וְרָבָקה וְרָחֵל וְלֵאָה אָמוֹחִינוּ, וְהָאֵר נַרְנִי שְׁלֵּא בִּיוֹ וְנִשְׁעָה. אָמֵן.