# YOU'VE GOT THE POWER MOSHE'S REQUEST TO BE ERASED FROM THE BOOK

Source Materials Rabbi Efrem Goldberg reg@brsonline.org

The people saw that Moses had delayed in descending the mountain, and the people gathered around Aaron and said to him, "Rise up, make for us gods that will go before us, for this man Moses who brought us up from the land of Egypt — we do not know what became of  $him^{T^*}$ 

Aaron said to them, "Remove the rings of gold that are in the ears of your

wives, sons, and daughters, and bring them to me."

3 The entire people removed the gold rings that were in their ears, and brought them to Aaron. He took it from their hands and bound it up in a cloth, and fashioned it into a molten calf. They said, "This is your god, O Israel, which brought you up from the land of Egypt."

Aaron saw and built an altar before him. Aaron called out and said, "A

lestical for HASHEM tomorrow!

\* They arose early the next day and offered up burnt-offerings and brought peace offerings. The people sat to eat and drink, and they got up to level.

<sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses: "Go, descend" — for your people that you brought up from the land of Egypt has become corrupt & They have strayed quickly from the way that I have commanded them. They have made themselves a molten calf, prostrated themselves to it and sacrificed to it, and they said, This is your god, O Israel, which brought you up from the land of Egypt." HASHEM said to Moses. "I have seen this people, and behold! it is a stiff-necked \* people. 10 And now, desist from Me. Let My anger flare up against them and I shall annihilate them; and I shall make you a great nation."

" Moses pleaded before HASHEM, his God, and said, "Why, HASHEM, should Your anger flare up against Your people, whom You have taken out of the land of Egypt, with great power and a strong hand? 12 Why should Egypt say the following. With evil intent did He take them out, to kill them in the mountains and to annihilate them from the face of the earth? Relent from Your flaring anger and reconsider regarding the cuil against Your people. 13 Remember for the sake of Abraham, Isaac, and Israel, Your servants, to whom You swore by Yourself, and You told them, I shall increase your offspring like the stars of heaven, and this entire land of which I spoke, I shall give to your offspring and it shall be their hentage (orever

" HASHEM reconsidered" regarding the evil that He declared He would do to

15 Moses turned \* and descended from the mountain, with the two Tablets of the Testimony in his hand, Tablets inscribed on both their sides; they were inscribed on one side and the other. 16 The Tablets were God's handiwork, and the script was the script of God, engraved on the Tablets.

17 Joshua heard the sound of the people in its shouting, and he said to Moses, "The sound of battle is in the camp!"

4 He said, "Not a sound shouling strength nor a sound shouting weakness, a sound of distress do I hear!"

" It happened as he drew near the camp and saw the calf and the dances, that Moses' anger flared up. He threw down the Tablets from his hands and shattered them at the foot of the mountain. 20 He took the call that they had made and burned it in fire. He ground it to a fine powder and sprinkled it over the water. He made the Children of Israel drink.

" Moses said to Aaron, "What did this people do to you that you brought a

grievous sin upon it?"

\* Aaron said, "Let not my master's anger flare up. You know that the people is disposed toward end. 23 They said to me. Make us a god that will go before us, for this man Moses who brought us up from the land of Egypt we do not know what became of him '24 So I said to them, 'Who has gold?' They removed it and gave it to me. I threw it into the fire, and this call emerged '

25 Moses saw the people, that it was exposed, for Aaron had exposed them

to disgrace among those who rise up against them.

Moses stood at the gateway of the camp, and said, "Whoever is for HASHEM, Join  $me^{t^{\alpha}}$  — and all the Levites gathered around him. •  $^{\alpha}$  He said to them. "So said HASHEM the God of Israel, "Every man, put his sword on his thigh and pass back and forth from gale to gate in the camp. Let every man kill his brother, every man his fellow, and every man his near one

The Leuites did as Moses said, and about three thousand men of the people fell that day 19 Moses said, "Dedicate yourselves" this day to HASHEM - for each has opposed his son and his brother - that He may bestow upon

you a blessing, this day.

"On the next day, Moses said to the people, "You have committed a greeous sin! And now I shall ascend to HASHEM — perhaps I can win atone ment in the face of your sin."31 Moses returned to HASHEM and said, "Limplore! This people has committed a gricuous sin and made themselves a god of gold. 22 And now if You would but forgive their sin! — but if not, erase me now from Your book that You have written.

13 HASHEM said to Moses, "Whoever has sinned against Me, I shall erase him from My book. 24 Now, go and lead the people to where I have told you Behold! My angel shall go before you, and on the day that I make My ac count, \* I shall bring their sin to account against them."

 $^{16}$  Then HASHEM struck the people with a plague, because they had made the

# 20MHZ (1) JUIL (15)

וַיָּאמָרוּ אָיָם כִּי־בּשָשׁ מֹשָה לָרֶבֵת מן־הָהָר וַיִּקְהָל הָעָם עַל־אַהָרֹן וַיִּאמָרוּ 🛦 אַלִיוֹ קום ו עַשַה־לָנוּ אֱלהִים אַשֵּר יֵלכוֹ לְפָנֵינוֹ כִי־זָה ו משָה הָאִיש אַלְהָם אַלְהָם אָלָהם אָלָהם אָלָהם אָלָהם אָלָהם אַלְהָם אַלָּהם אַלְהָם אַ אָלָהם אַלָּהם אַלָּהם אַ אָלָהם אַ פָרקוֹ נוִמֵּי הַזָּהָב אָשֶרֹ באָזְגִי נְשִיבֵּם בנֵיכֵם ובִנְתֵיכֵם והָבִיאו אֵלֶי: ּ וַיִּתְפֶּרָקוֹ כָּל־הָעָם אָת־נַוֹמֵי הַזָּהָב אֲשֵר באָזְנֵיהֵם וַיָּבִיאוּ אֵל־אֲהַרֹן: ּ וַיָּקָח מיָדָם וַיָּצַר אֹתוֹ בַּהֶּרֶט וַיִּעֲשָהוּ עֵגֶל מַסֵבָה וַיְאמְרוּ אֵלֶה אֵלהֵיךְ ישָרָאֵל אֲשֶר הֶעֶלָוֹךְ מֵאֲרֵץ מִצְרֵים: וַיַּרָא אַהַרֹן וַיָּבֶן מוְבֵחַ לְפָנֵיו וַיִּקְרֵא בּיִים יִשְּרָאֵל אָשֶר אָהַרֹן נִיאמַר חָג לִיהוָה מְחָר: נַיַשְׁכִימוֹ ממֶחֶרָת נַיַעַלוּ עלת נַיַּגְשׁוֹ שלַמִים נַיַּשֵב הַעָם לֵאֵכָל וְשַׁתוֹ נַיַקמוּ לְצַחֵק:

י וַיִּדַבָּר יהוָה אֶל־מֹשֶה לֶךְ־רָר כִי שחַת עַמֹּךְ אֲשֵר הֵעֱלֵיתָ מָאֶרץ מִצְרֵים: י סֵרוֹ מַבָּר מן־הַבָּרֶרְ אֲשֵר צויתם עִשוּ לְהֶם עֵגְל מַסֵבֶה וַישתְחוּ־לוֹ יַניזבְחו־לו וַיִאמְרוֹ אֲלֵה אֵלה אַלהִיך ישְׁרָאֵל אֲשֵר הַעֻלְוֹךְ מִאֲרֶץ מצְרֵים: ּ וַלָּאמֶר יהוָה אֶל־מֹשֶה רָאִיתיֹ אֶת־הָעֵם הַוֶּה וְהנָה עַם־קְשֵה־עְרֵף י הָוֹא: וְעַתָה הַנִּיחָה לֹי וִיְחַר־אַפִּי בָהֵם וַאֲכֵלֵם וְאֵעֲשֵה אִותְךְּ לְגָוי גָּדְוֹל: אַ נִיִּחַל מֹשֶּׁה אֵת־פִנֵי יהוָה אֵלֹהַיו נִיֹּאמֵר לָמָה יהוה יַחֵרֵה אַפְּךְ בִּעַמֵּךְ יִּ בּ אֲשֶׁר הוֹצֵאתָ מֵאֶרֶץ מצְרַיִם בְכָּחַ גָּדָול וּבְיֵר חֲזָקָה: לָּמָה יִאמְרו מִצְרַיִם בּ לַאמר בְרָעָה הָוֹצִיאָם לָהָרָג אֹתָם בֶּהָרִים וּלְכַׁלֹתָם מֵעַל פְּנֵי הָאֲדָמָה אַבֶּרָהָם לְיצְקָהָ הְנָחֵם עַל־הָרָעָה לְעַמֶּךְ: זְכֹר לְאַבְּרָהָם לְיצְחָׁם עַל־הָרָעָה לְעַמֶּךְ: זְכֹר לְאַבְּרָהָם לְיצְחָׁ ּוּלְישְרָאֵל עֲבָבִירְ אֲשֶׁר נשְבַעָת לָהֶםֹ בָרְ נַתְדַבֵּר אֲלֵהֶם אַרְבֶה אֵת־ זַרְעֶבֶּם כְּכְוּכְבֵי הַשָּמָים וִכָּל־הָאָבץ הַוֹאת אֲשֵר אַמַּרֶתי אֶתֶן לְזַרעֵבֶּם יי וְנֵחָלָו לְעֹלֵם: וַינָחֶם יהוֶה עַל־הָרָעָה אֲשֵר דּבֶּר לֵעֲשָׂוֹת לְעַמְו:

יי נִיפֶן וַיַּרֶד משֵה מן־הָהָר וּשְנֵי לחת הָעֵרָת בִּיְדֵו לחת כתבים משׁנִי עֵבְרֵיהֵם מוָה ומוָה הָם כְּתבִים: וְהַלְּחֹת מַעֲשֵׁה אֱלֹהִים הֶּמְה מִּ י וַהַמְּכָתָב מִכְתַב אֱלהים הוא חָרוּת עַל־הַלְחָת: וַיִּשְמָע יְהוֹשֶׁעַ אֶת־קּול הָאָם בְּרֵעָה וַיֹּאמֶר אֶל־מֹשֶּׁה קוֹל מלְחָמָה בַּמַחֲנֶה: וַיֹּאמֶר יִּיּאמֶר יִּיּאמֶר אָין קול ענות גְבוּרָה וְאָין קול ענות חֵלושָה קול ענות אַנכִי שֹׁמֵעַ: יי נִיהֹי בַּאֲשֶׁר קָרַבֹ אֶל־הַמַּחֲנֶּה נַיָּרָא אֶת־הָעֵגֶל ומְחלֻת נַיְחַר־אַף מֹשֶׁה יַ נִיָּהֹי בַּאֲשֶׁר ב נַיַּשְׁלֵךְ מִיָּדָוֹ אֶת־הַלְחֹת נַיְשַׁבֵּר אֹתָם תַחַת הָהָר: נַיַּקְח אֶת־הָלֶגֶל אֲשֶׁר בּ נַיִּשְׁלֵךְ עשוֹ נִישְרָף בָאֵשׁ נִיטְחַן עִר אֲשֵר־דָּק נַיֹּזֶר עַל־פְּנֵי הַמִַּים נַיָשְׁקְ אֶת־בְּנֵי יץ ישְרָאֵל ּנִיֹּאמֶר משֶה אֱל־אַהֲרֹן מֶה־עָשֶה לְךָ הָעֶם הַזָּה כִי־הֵבֵאתָ עָלֵיוּ ים ַטָּאָה גְּדֹלֶה: נַיְּאמֶר אָהָרֹן אַל־יִחַר אַף אֱדֹנִי אַתָה יָדַעְתָ אֶת־הָּעָם כַּי מָטָאָה גְדֹלֶה: נַיְאמֶר אָהָרֹן אַל־יִחַר אַף יי בָּרֶע הָוּא: וַנִּאמְרוּ לִי עֲשֵה־לֶנוּ אֱלֹהִים אֲשֶׁר יֵלְכָוּ לְפָנֵינוּ כִּי־וָה וֹ מֹשֶׁה ים הָאִישׁ אֲשֶר הֶעֶלָנוּ מֵאָרֵץ מִצְרִים לְא יָרַעְנוּ מֶה־הָיָה לְוּ: וֵאמֵר לְהֶם יּם הָאִישׁ אֲשֶר הֶעֶלָנוּ מֵאָרֵץ מִצְרִים לְא יָרַעְנוּ מֶה־הָיָה לְוּ: וֵאמֵר לְהֶם ה לְמִי וָהָב הַתְפָּרֶקוּ וַיִּתְנוּ־לִי וָאַשְׁלֹכְהוּ בָאֵשׁ וַיַּצֵא הָעַגֶּל הַזָּה: וַיַּרְא משֶׁהֹ ם אַת־הָעָם כִּי פָּרָעַ הָוּא כִּי־פְּרָעָה אַהַרֹן לְשִׁמְצֵה בְּקָמֵיהֶם: וַיַּעַמִּד מֹשֶׁה בּ ם בִשַער הַמַּחֲנֶה וַיֹּאמֶר מִי לֵיהוָה אֵלֶי וַיַּאָסְפָּוּ אֵלֶיו כָּל־בְנֵי לֵוְי: וַיְּאמֶר בּי לָהֶׁם כָה־אָמֵר יהוה אֱלֹהֵי ישְׁרָאֵל שִׁימוּ אִיש־חַרְבָּו עַל־יְרֵכֶו עִבְּרוּ וָשִׁיבוּ משַעַר לָשַׁעַר בַּמַחֲנֵה וִהְרְגוּ איש־אֶת־אָחֶיו וְאִיש אֶת־רֵעֲהוּ רי וֹאִישׁ אֶת־קְרֹבָוּ וַיַּצְשָׁוּ בְנֵי־לֵוִי כִּדְבֵר מֹשֻׁה וַיִּפָּל מן־הָעָם בַּיִּום הַהְוּא ים בשְלִשֶׁת אַלְפֵי אִישׁ: וַיָּאמֶר משֶׁה מלְאוֹ יֶדְכֶם הַיום לֵיהוֹה כֵּי אָישׁ בּבְנָוֹ 👓 ל וּבְאָחֵיו וְלָתַת עֲלֵיכֶם הַיִּום בְּרָבָה: וַיְהוֹ מִמֶּחֲלָת וַיָּאמֶר מֹשֶׁה אֶל־הָעָׁם כּ וּבְּיָם בִּי אַתֶם חֲטָאתֶם חֲטָאָה גִּדֹלָה וַעַתָּה אֱעֵלָה אֵל־יהוֹה אולֵי אֵכַפְּרָה כְּעֵד לא חַטַאתְבֶם: נַיָּשָׁב מֹשֶׁה אֶל־יהוָה נַיֹאמֵר 'אָנָא חָטָא הָאָם הַזֶּה חֲטָאֵה לא חַטַאתְבֶם: נַיָּשָׁב מֹשֶׁה לבּ גִדֹלָה וַיַּצְשָׁוּ לָהֶם אֱלֹהֵי זָהָב: וְעַתָה אִם־תִּשֵא חַטָאתֵם וְאִם־אַין מְחֵנִי לּג נָא מִספְרָךָ אֲשֶׁר בָּתֶבַתָּ: נַיָּאמֶר יהוָה אֱל־משֵה מִי אָשֶר חָטָא־לי לּרְ אַמְחָנוֹ מִספְּרִי: וְעַתָּה לֵךְ ו נְחָה אֶת־הָעָם אֱל אֲשֶר־דּבַּרְתי לֶךְ הגָה לה מַלְאָכִי זֵלֵךְ לְפָגֵיךְ וּבְיִום פָּקְדִי וֹפֵקַדְתִי עֲלֵהֶם חַטָּאתָם: וַיגֹּף יהוָה אֶת־ ָּהָעֶם עַל אֲשֶר עָשָׁוּ אֶת־הָעֶנֶל אֲשֵר עָשָׁה אֲהָרן:

MISAV30 (6) 89(14 (69:02)

יִּוּמְתָּוּ אָבוּתֹ עַל־בָנִים וּבָנִים לא־יִוּמְתְּוּ עַל־אָבֵות אִישׁ בּחֶטְאִוּ

<sup>16</sup> Fathers shall not be put to death because of sons, and sons shall not be put to death because of fathers; a man should be put to death for his own sin.

## ATOZ ( ) OI) (15")

ברש הבי שמלאי – R' Simlai expounded: מפני מה נתאוה משה ישראל - ארץ ישראל - Why did Moses our Teacher desire to enter Eretz Yisrael? וכי לאכול מפריָה הוא צָריך – Did he need to eat of its fruit או לשבוע מטובה הוא צריך – or did he need to sate himself with its bounty? Certainly not! אלָא כָּךְ אָמֶר משָה - Rather, this is what Moses said to himself: הַרבה מצות נצטוו ישראל – "There are many mitzvos that the Jewish people have been commanded ואין מתקיימין אלא בארץ ישראל – that cannot be fulfilled except in Eretz Yisrael. אבנס אני לאַרץ – I will enter the Land בדי שיתקיימו כולָן עַל יִדי – so that all [the mitzvos] will be fulfilled through me." אַמר לו הַקרוש ברוך הוא – The Holy One, Blessed is He, said to him, כלום אַהָא לקבל שַבָּר – Do you seek anything other than to gain reward? מַעֵלה אָנִי עָלִיךְ כאילו עָשיתָם שנאמָר – Even though you will not enter Eretz Yisrael to have those mitzvos performed, I will reckon it for you as if you had performed them, 1221 as it says: לָכן אַחַלק לו בָרַבים. – Therefore, I will assign him a portion from the multitudes אומים יחַלק שָּלָל – ואת עצומים יחַלק and he will divide spoils with the mighty – החת אשר הערה י בשוו – in return for having poured out his soul for death ואת־פשעים נמנָה – and being counted among the wicked, והוא חטא־רָבים נְשָא – yet he bore the sin of the multitudes, ולפשעים ופגיעי – and prayed for the wicked. This verse should be understood as follows: יָלָכן אָחַלק־לוּ בָרֶבִים — Therefore, I will assign him a portion from the multitudes. יכול באחרונים ולא בראשונים – One might think that Moses will be assigned a portion like one of the later righteous men, but not like one of the earlier righteous men. תַלמוד לומָר – Scripture says: יואת עצומים יחַלק שָּלְליי. – and he will divide spoils with the mighty. Moses will be assigned a portion באַברָהָם יצחָק וִיַעֻקב – like those of Abraham, Isaac and Jacob שהן עצומים בתורה ובמצות – who were mighty in Torah and mitzvos. תַחָּת אָשר, יים בשויי – in return for having poured out his soul for שמְסֵר עצמו למיתָה שנאָמֵר – For [Moses] sacrificed himself to suffer death in a bid to protect the Jewish people, as it says: אם־אָין מחני נא וגוי יי 'And now if You would but forgive their sin! — but if not, erase me now etc. from Your Book that You have written.'' יואת־פשעים נמנהיי,, – and being counted for the wicked means שנמנה עם מתי מדבר – that [Moses] was counted with those that died in the desert, [25] even though he was innocent of their wrongdoing. יים נשא - yet he bore the sin of the multitudes, על מַעשה הָעגל – for [Moses] atoned for the incident involving the Golden Calf. יילפשעים ופגיעי. – and he prayed (yafgia) for the wicked, שביקש רַחָמים עַל פּושָעי ישרָאל שוַחורו בתשובָה for he beseeched God for mercy that the sinners of Israel should repent.[25] און פגיעה אָלָא תְפַלָה שנאמָר — And the verb pegiah refers to none other than prayer, as it says: אָתָה, הוה בער־הַעָם בּוֹר – And you, (Jeremiah) – do not pray for this people; ואַל־תשא בערם רנה ותפלה – do not speak up for them with a cry and a prayer, אַל־תפגע־ביי – and do not entreat (tifga) Me. [27]

(128) NOTE (4) BERACHOS

"וְעַתָּה הָנִיחָה לִי וִיחָר־אַפִּי בָּהִם וְאָכֵלם ואעשה אותף לגוי גָּדול וגוי... – "And now, release Me, and My anger will flare against them and I shall annihilate them, and I shall make you into a great nation etc." אַמָּר רְבִי אַבְּהוּ – אַמְר לאומרוּ – R' Abahu said: אַלְמָלא מקרָא – Were [this] verse not written, it would be impossible to say it. – הוא להַקָּדוש בָּרוֹך הוא – מלְמד שתפָּטו משה להַקָּדוש בָרוֹך הוא – מלְמד שתפָטו משה להַקָּדוש בָרוֹך הוא – מאָרם שהוא תופּס אָת חָבירו בבגדו – like a person who seizes his friend by his garment, בּיִּדְם שהוא תופּס אַת חָבירו בבגדו – ואָמָר לפָנִיו – ואָמָר לפָנִיו – רבונו של עולָם – "Master of the Universe! אין אַני מניחַך עַר – וואמר בווי אל עולָם – I shall not release You until You forgive and pardon them!"

The Gemara continues its interpretation of the passage: ייַ יְּחָלְ מְשָׁה אַת־פְּנִי הִי יִּ, ... And Moses pleaded before Hashem. אַת־פְּנִי הִי יִּ Why does the Torah employ the unusual term יְחַלְּ instead of the more common יְחַלּלְיִתְּפַלְלּ

The Gemara interprets:

מלמר שעמר משה בתפלה לפני – R' Elazar said: מלמר שעמר משה בתפלה לפני – This teaches that Moses stood in prayer before the Holy One, Blessed is He, to the extent that he successfully importuned Him. [35]

Another interpretation:

ער שהפר לו נדרו – And Rava said: ורְבָא אָמָר – Moses persisted until he annulled [God's] vow to destroy Israel. בתיב הָבָא – It is written here: vayechal; בתיב הָתָם – and it is written elsewhere: אַניחַלי – לא יַחל דבְרוּי – אַנּיחַלי – He shall not profane (yachel) his word [i.e. his vow]. מחלין לו – And the master said: He [the one who took the vow] may not profane it, but others may "profane," i.e. annul, his yow for him. [37]

Another interpretation:

ת מלמד שמסר עצמו למיתה עליהם – And Shmuel said: מלמד שמסר עצמו למיתה עליהם – It teaches that [Moses] risked his life for their sake, [35] – as it states: און מחני גא מספרף – And now if You would but forgive their sin! – but if not, erase me now from Your book. [38]



Heaven forbid that we should say that Aharon worshiped idols! He was holy to Hashem and a prophet of Israel, and many mitzvos were given through him and his brother Moshe. If he worshiped idols, how did he escape being killed by Moshe? How did he and his line become Israel's eternal agents of atonement? No sin is explicitly associated with him beside that of the water drawn from the rock (Bamidbar 20:11). If he truly were destined for idolatry, would Hashem have named him messenger?

לב (א) ויקהל העם, כל קהלה שיש אחריה "על" לגנאי היא, ואם יש אחריה "אל" היא לשכח60, כמו: ויקהלו אל המלך שלמה (מ"א ח ב) ויאמרו אליו קום עשה לנו אלהים, לפי הפשט חלילה לאהרן שיעשה עבודת כוכבים שהיה קדוש היים ונכיא לישראל, ומצות רכות נתנו על ידו עם משה אחיו, ואם עשה ע"ז איך נמלט שלא הרגו משה, ואיך היה אחר כך מכפר על ישראל הוא וזרעו עד סוף כל הדורות, ועוד לא מצינו שהזכיר הכתוב עליו שום עול רק עון מי מריבה62, וכל אנשי לבב מודים כי הקב״ה לא יבחר שליח שסופו לעבוד עבודת כוכבים, גם ישראל לא בקשו ולא נתכונו לעבודת כוכבים. אך משה לא אמר להם מתי ירד, גם הוא לא ידע, כי הקב״ה אמר לו: עלה אלי ההרה ושב שם עד שאתן לך לוחות הבריתני, והזמן לא אמר לו, וכשראו שאיחר כל כך חשבו שמת כי אין כח באדם לשהות כל כך בלא אכילה. ופירוש ״אלהים״ שופט ודיין ומנהיג וְדַבֶּר, כמו: ראה נתתיך אלהים לפרעה (לעיל ז א)64, ונתינת טעם תוכיח, כי אמרו: כי זה משה האיש, אלמא כמקום משה בקשו להעמידו. ומה שאמר דוד: וימירו את כבודם (תהלים קו כ), הכי קאמר:

( Sur ( Sur )

(יה) ויתן אל

משה וגר'. אין מוקדם ומאוחר בתורה, מעשה העגל קודם לניווי מלאכת המשכן ד ימים רבים היה, שהרי ב"ז בתמוז נשתברו הלוחות, וביום הכפורים נתרלה הקדוש ברוך הוא לישראל, ולמחרת המחילו בנדבת

המשכן והוקם באחד בניסן (תנחומא לא):

( DILY) 1727 NINE (P) MIDRASH

אָפֵּר הַקּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא יָבוֹא זְהַב הַמִּשְׁבֶּן וִיכַפֵּר עַל זְהַב הָעֵגֶל אָמֵר הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְיִשְׂרָאֵל בְּשָׁעָה שָׁעֲשִׁיתֶם אֶת הָעֵגֶל הִכְעַסְתֶּם אוֹתִי בְּ׳אֵלֶה אֱלֹהֵיךְּ׳ עַכְשִׁוּ שֶׁעֲשִׂיתֶם הַמִּשְׁבָּן בְּ׳אֵלֶה׳ אֲנִי מִתְרַצֶּה לָבֶם הָהֵיִּי ׳אֵלֶה פְקוּדֵי הַמִּשְׁבָּן׳ יִ

### (8) KUZARI

96 The Kuzari said: "I grant you that they inherited their greatness from Adam, and that Adam was the most perfect of all creatures, and that your nation was worthy of achieving more greatness than anyone else in the world. But still—how could there be any remnant of greatness after this sin [of the Golden Calf]?"

97 [1] The Rabbi said: "In those days, every people worshiped images. Even if philosophers had proven to everyone the existence of the one omnipotent God, they still would not have relinquished their images. This is because they would focus their attentions upon the image, and would profess to the masses that Divinity attaches itself to the image and that it is unique in some supernatural way. Some would attribute this uniqueness directly to God. We do something like this today when we treat certain places with special reverence—we will even consider the dirt and rocks of these places sources of blessing. Others would attribute the image's supernatural qualities to a certain star, planet, constellation, or the like. The masses would not accept upon themselves any religious teaching unless it was accompanied by some image upon which they could focus their attention.

[2] [During this period in history], Israel was waiting for that which Moses had promised to bring down to them from God—something that they could see and focus upon, just as they had focused upon the cloud pillar and the fire pillar when they left Egypt. They would gaze and concentrate upon the pillars, and would exalt them by bowing down to God's presence in front of them. They behaved the same way with the cloud pillar that descended upon Moses when God spoke with him. 126

[3] "The nation heard the Ten Commandments, and Moses ascended the mountain to bring down the engraved tablets and place them in an Ark. The objective was to have some tangible item that they could focus upon—something that would contain [a record of] the covenant between God and Israel, <sup>127</sup> and a Divine [new] creation, namely, the tablets themselves. Additionally, there was a cloud of Divine glory that hovered above the Ark, and the Ark was continually associated with miracles. <sup>128</sup>

[4] "The people patiently waited for Moses to descend from the mountain, and retained their holy status all this time. They did not change in their appearance, their jewelry, or their clothes from their first day at Mount Sinai; they stayed where they were, awaiting Moses' return. Moses tarried for forty days, without having taken with him any

provisions. And when he first left them to ascend the mountain, it was with the understanding that he would return that very day <sup>129</sup> [—they therefore assumed that he was dead]. It was then that an evil thought overtook a small minority of the nation.

15] "This minority fought among themselves in proposing various ideas and courses of action, until finally a group of them banded together to make a tangible object of worship—something upon which they would be able to focus, just like all the other nations did. Their intent was not to deny the God Who took them out of Egypt; it was rather to have something in front of them upon which to concentrate when recounting God's wonders. This was just as the Philistines did [when they captured] the Ark from Israel and declared that God was present. <sup>130</sup> We do the same thing [when we ascribe Divinity] to the skies<sup>131</sup> and other things whose movement is caused by God, not happenstance, or humans or nature.

[6] "Their sin, therefore, was the making of an image that was forbidden to them. They further sinned by ascribing Divinity to something that they themselves had constructed without the sanction of God. 133 Their defense is that all this arose as a result of a mass confusion [due to Moses' apparent death]. Furthermore, the number of sinners did not even reach 3,000 within a group of 600,000 [male adults]. <sup>134</sup>

171 "The defense of their leaders who assisted in the construction [of the Golden Calf]<sup>135</sup> is that their intent was purely to expose the sinners from amongst the behevers, in order to execute the sinners who worshiped it. <sup>136</sup> They were nevertheless faulted for participating, in that they caused the rebellion to escalate from potential thought to physical action

took them out of Egypt; it was rather a revolt against a fraction of His commandments. For God had commanded them not to make images frepresenting. Himl, and they proceeded to make an image. They should have continued waiting instead of frelying on their own intellect and making something to concentrate upon, be drawn toward, and offer sacrifices to on an altar. They were motivated by the seers and astrologers among them, who thought that their actions were based on logic and therefore most accurate. But in reality they were like the fool we mentioned above, <sup>137</sup> who entered into the office of the doctor and ended up killing people who would have otherwise been healed by those very same medicines.

ing God. Ito the contraryl—they believed that they were improving their worship of Him. This is why they came to Aaron and revealed their desire to him, and this is why he agreed to help them. <sup>138</sup> He was still guilty, though, for bringing their thoughts of rebellion into reality.

days most nations do not worship images. In those times, however, people were very susceptible because all nations made images for worship. Had their sin been that they built an edifice of their own design for worshiping, focusing on God, offering sacrifices, and otherwise honoring Him, we would not consider it a terrible crime. That is because today we do build edifices of our own choosing, and we exalt these buildings and draw blessing from them.

gest that the Divine Presence hovers over these places and that the angels camp round about them. <sup>140</sup> And were it not for the fact that we need to congregate for prayer, this concept would seem foreign. And so it was during the reign of kings in Israel, that [the leaders] protested against religionists who made temples for worship called *bamoth*. <sup>141</sup> The righteous kings of the time used to destroy them in order to prevent anyone from exalting any building except for the Temple that God had chosen and designed. <sup>142</sup> By contrast, the cherubim [sculptures above the Ark] were not a foreign concept to them, since God had commanded their construction.

[11] "Despite this, those who worshiped the Golden Calf were punished and executed. The number executed was only 3,000 out of 600,000 [adult males]. [During this whole debacle,] the sustaining manna never stopped falling, nor did the protective clouds dissipate, nor did the fire pillar stop leading the way Prophecy still abounded and even increased during this time. <sup>143</sup> They were deprived of nothing that had been given to them, except for the [original] two tablets that Moses broke. He later prayed to have [another set of tablets] given to them, and so it was; their sin was pardoned."

(36:26) 7p 16 9 KU YAKAR

והלוחת מעשה אלהים המה וגו". כל פסוק זה אין כאן מקומו כי אם למעלה בפסוק ויתן אל משה ככלותו וגו' לוחות אבן כתובים באצבע אלהים, ושם היה לו להזכיר מהות הלוחות. ונראה לי לומר שכל פסוק זה הוא להודיע שהיו האותיות חרות על הלוחות כי רצה בזה ליתן שעם למה שבר משה הלוחות, אלא לפי שהלוחות היו מעשה אלהים והמכתב מכתב אלהים הוא חרות על הלוחות, ואחרים במדרש (שמודר מא ז) חרות, חירות מן המלכיות, ואחרים אומרים חירות מן מלאך המות, ורבנן אמרי חירות מן היסורים, ולמדו כל זה מדכתיב חרות על הלוחות ולא נאמר חיקון, או כתוב, אלא היה ממשות באותן אותיות כדרך שפרשנו פרשת יתרו על פסוק וכל העם רואים את הקולות, שכל דבור שיצא מפי הקב"ה נתגשם והיה בו ממשות עד שיכלו לראותו שיצא מפי הקב"ה נתגשם והיה בו ממשות עד שיכלו לראותו

חיק ז, או כתוב, אלא היה ממשות באותן אותיות כדרך שפרשנו פרשת יתרו על פסוק וכל העם רואים את הקולות, שכל דבור שיצא מפי הקב"ה נתגשם והיה כו ממשות עד שיכלו לראותו ונחרתו אותן דברות על הלוחות, בלוחות לא נאמר אלא על הלוחות, שנקבעו עליהם מלמעלה, לכך דרשו חרות לשון חירות לומר כשם שהיו אותיות הללו בני חורין ולא נשתעבדו אל הלוחות כלל ולא נתבטלו בביטול הלוחות שהרי בשבירת הלוחות היו האותיות פורחות א"כ ודאי אינן משועבדים אל המכר האבן, כך כל לומדי תורה יהיו גם כן בני חורין מן המלכיות ויסורין ומלאך המות:

(MINA) "NA JA) (10) RABEINU B'CHAYAI

ומצוה זו היתה למחרת של יום הכפורים זי, ואע"פ שהעון ההוא קודם למעשה המשכן, שהרי העון היה בתמוז זו ומעשה המשכן היה לאחר יום הכפורים בסמוך, מכל מקום התורה שכל דרכיה דרכי נועם וכל נתיבותיה שלום זו רצתה להקדים ענין מעשה המשכן שהוא הכפרה קודם שיזכיר העון ההוא, כי כן מדתו של הקב"ה שמקדים רפואה למכה, וכענין שדרשו רבותינו ז"ל 8°: הקב"ה בורא רפואה לישראל תחלה ואחר כך מכה אותם, שנאמר: כרפאי לישראל ונגלה עון אפרים 1°. וכדי לרמוז שכבר נמחל להם לגמרי על כן הזכיר מלת זהב׳ תחלת התרומה, ללמדך כי במה שחטאו נתרצו, וכן הוא אומר: ברעתם ישמחו מלך יובמדרש 2°: זהב וכסף ונחשת, זהב כנגד מלכות בבל, דכתיב בנבוכדנאצר: אנת הוא רישא דדהבא 3°, וכסף, כנגד מלכות מדי, שנאמר: ועשרת אלפים בכר כסף אשקול 5°, ונחשת, כנגד מלכות מול 5°, ונחשת, כנגד מלכות מול 5°, ונחשת, כנגד מלכות מול 5°, אלים מאדמים, כנגד

והנה במעשה העגל כבר דברו רבים מה ראו ישראל על ככה והיאך דור דעה כאותו הדור נכשלו בחטא גדול כזה. ואשר נראה דידוע דככל מצוה יש בה טעמים וכוונות הרומזים לסודות נסתרים וע"י קיום המצוה נעשים תיקונים וסדרים בכל העולמות העליונים כמבואר כל זה בספרי הראשונים, והנה נתפוס לדמיון מצוה של מלאכת המשכן שהיה בו השראת שכינה וגילוי כבודו יתברך הלא ודאי שכל מה שנעשה בו בכל פרטיו יש בהם טעמים נעלמים אשר רק בהשתלם בו כל הפרטים אז היה ראוי להשראת שכינת כבודו יתברך דהמשכז כולו בכללו וכל כליו כל אחד בפרט רומזים לסודות עליונים וסתרי מעשה מרכבה וסדרי מעשה בראשית וכולל כל העולמות והתקשרותם זה כזה ועבור זה היה מקום מוכן להשראת שכינה. והנה לכאורה יעלה בדעת האדם לפי שכל האנושי אשר אם היה נמצא בעולם אדם מיוחר אשר כבר בא בסוד ה' ויודע סודות סדרי בראשית ומרכבה יוכל להבין מעצמו מהם היאך לעשות המשכן בכל הפרטים שבו ועל ידי ידיעתו בהסודות והכוונות יבין מן המוקדם אל המאוחר ויהיה יכול לידע מזה היאך לבנות משכן כבוד לה׳. וענין זה הוא דביקשו ישראל אז אחרי שראו דמשה אשר היה עומד

בין ה' ובינם לא כא רצו לעשות מקום מיוחד שיהיה מסוגל אשר בו יהיה השראת שכינתו וכמו דבאמת היה אחרי כן במשכן ועל ידי ידיעתן בהנסתרים רצו להבין מזה המעשה אשר יעשון. ועוד לא סמכו על חכמת עצמן ועל כן הלכו אל אהרן הכהן שהיה גדול מהם והוא ידע עומק הדברים בסודותיהם יותר מכולם וביקשו ממנו קום עשה לנו כו׳ והכוונה שיהיה מקום מיוחד להשראת שכינה, ונמצא מחשבתם של ישראל היה בזה לטובה שיזכו ע"י מלאכתם זו להשראת שכינה אצלם. ןואפשר נמצא כתוב כדברים האלה על ספר. אמנם אנכי לא ראיתי כל זה ומדעתי אני כותב כן]. אמנם טעו בזה טעות אחד דהן אמת דמעשה האדם כעולם התחתון גורם תיקונים וסדרים טובים בכל העולמות כולם כי כן גזר הבורא יתברך אשר העולמות יהיו מתנהגים ע"פ מעשה האדם בזה העולם.

אמנם כל זה הוא רק אם אותה המעשה ציותה עליו התורה לעשותה. וכן במעשה המשכן רק אז אשר ציום ה' לעשותו בכל פרטיו ואז כשקיימו ציויו לעשותו ככל אשר ציום אז געשו כל התיקונים למעלה וכזכות זה שעשר ציויו של מקום זכו שיהיה אותו מקום מוכז וראוי להשרות בו השכינה, אבל אם יעשה האדם איזו מעשה שלא נצטווה עליו בתורה רק מדעת עצמו אז אותו מעשה אינו מועיל כלום דהמעשה מצד עצמו לא יפעול בזה שישרה שכינתו עליהם. ועיקר התיקונים בכל המעשים הוא מה שעושה רצון בוראו ובלא״ה אינם רק תחבולות אנושי וכל ההתחכמות לא יועילו מאומה כי מי יאמר לו מה תפעל. ואדרבה עוד לחטא גדול יחשב. וע"כ נכשלו במעשיהם ויצא ממנו העגל. ואחר כן יצא מזה מה שיצא. וכזה מכואר מה שכשביקש משה רבינו רחמים עליהם אמר בתפלתו וראה כי עמד הגוי הזה, פירוש דגם חטאם לא היה מחמת שרצו לסור מעבודתך חלילה רק אדרבה עיקר הדבר היה לסיבת תשוקתם שיהיה קרבתך להם:

ובזה נכין מה דכפרשת פקודי דעל כל פרט ופרט ועל מעשה ומעשה שעשו במשכן כתוב מפורש כאשר צוה ה' את משה ותיבות הללו כתובים כמעט בכל פסוק ופסוק שבאותה פרשה והלא דכר הוא. רק הענין דמעשה המשכן הרי בא לכפר עליהם על מעשה העגל וכמו דאיתא במדרש רבה פרשה ויקהל (מת ו) חטאו בנזמים דכתיב פרקו נזמי הזהב וכנזמים נתרצה להם הכיאו חח ונזם (שמות לה), וכיון דעיקר חטאם בעגל היה מה שרצו להתחכם מעצמם לעשות ע"פ ידיעתם וחכמתם מעשה אשר לא נצטוו עליו ולזה במעשה המשכן שבא לכפר נאמר על כל אשר עשו כאשר צוה ה׳, כלומר דהגם דבצלאל היה יודע לצרף אותיות שנכראו כהם שמים וארץ והיה יודע רמזים וסודות במלאכתו עם כל זה במלאכתו היה כל כוונתם רק כאשר ציוה ה' ונתכוונו רק לעשות ציוויו ורצונו יתברר לא משום שהשכל של עצמם מחייבם לעשות כן, וזהו שכיפר להם על חטא העגל:

הענין 1, כי התורה והאמונה המה עיקרי האומה הישראלית, וכל הקדושות, ארץ ישראל וירושלים וכו׳ המה פרטי וסניפי התורה ונתקדשו בקדושת התורה?. ולכן אין חילוק לכל עניני התורה בין במקום בין בזמן, והיא שוה בארץ ישראל ובחו"ל [לבד מצוות התלויים בארץ 3]. וכן הוא שוה בין לאדם הגבוה שבגבוהים — משה איש הא־לקים — להשפל שבשפלים 4. ומשה, לא קראו התורה רק סרסור 3. אבל אין התיחסות התורה לו, והתורה היא מחוייבת המציאות, כי קוב״ה ואורייתא חד, וכמו שהוא מחויים המציאות, כן התורה, ומציאותה אינו תלוי רק בעילת העילות יתברך שמו. והנה דל השכל, קצר ידו להשיג מציאות מחויב המציאות כלתי תכלית ובלתי מושג. ולכן חתרו להם 6 מסילות לעשות צורות

ודמיונות או כוונים למערכת שמים לאמר: זהר המרכבה לאלקות וזהו המשגיח והמסבם כל הענינים בעולם, ולו עבדו? וזבחו והקטירו. ורקודי הנפש ורתיחות הדם נתהוה ממושג מוחשי ונראה. המה, כאשר ראו כי "בושש משה", נפלו מאמונתם ובקשו לעשות להם עגל ולהוריד על הצורה ההיא רוח ממעל ולשפוט על זה כי הוא מרכבה לאלקות והוא המשגיח בעולם השפל, והוא העלם ממצרים. וזה היה גם חטא עגלי ירבעם, יעוין שם היטב למתבונן?

ועל זה צווח משה ככרוכיא: האם תדמו כי אני ענין ואיזו קדושה בלתי מצות ה', עד כי בהעדר כבודי עשיתם לכם עגל! חלילה, גם אני איש כמוכם, והתורה אינה תלויה בי, ואף אם לא באתי היתה התורה במציאותה בלי שינוי חלילה. והראיה, כי ל"ח שנה שהיו נזופים במדבר לא היה הדיבור מתיחם למשה 10. ואל תדמו כי המקדש והמשכן המה ענינים קדושים מעצמם, חלילה! השם יתברך שורה בתוך בניו, ואם "המה כאדם עברו ברית" (הושע ו, ז), ווסר מהם כל קדושה, והמה ככלי חול "באו הוסר מהם כל קדושה, והמה ככלי חול "באו פריצים ויחללוה". וטיטום נכנם לקודש הקדשים ווונה עמו ולא ניזוק (גיטין נו, ב), כי הוסר קדושתו. ויותר מזה, הלוחות — "מכתב קדושתו. ויותר מזה, הלוחות — "מכתב

אלקים" — גם המה אינם קרושים בעצם רק בשבילכם, וכאשר זנתה כלה בתוך חופתה!!
המה נחשבים לנבלי חרש ואין בהם קדושה מצד עצמם, רק בשבילכם שאתם שומרים אותם. סוף דבר: אין שום ענין קדוש בעולם מיוחס לו העבודה והכניעה, ורק השי"ת שמו הוא קדוש במציאותו המחוייבת, ולו נאוה תהילה ועבודה. וכל הקדושות המה מצד ציווי שצוה הבורא לבנות משכן לעשות בו זבחים וקרבנות לשם יתברך בלבד.

והכרובים, חלילה, אין להם עבודה ושום מחשבה וענין, רק זהו כמו הקברניט רוצה לדעת הרוח לאן נוטה, עושה תורן, כן עשה הבורא יתברך סימנים וציונים להודיע אם ישראל עושים רצונם של מקום בזמן "שפניהם איש אל אחיו" וכו' 12 ודו"ק, ולכן "אין בארון רק (שני) לוחות" (מלכים־א ח, ט) והספר תורה (בבא בתרא יד, א), והכרובים המה מבחוץ על הכפורת, לא בארון, רק שמורים למציאות המלאכים, כמבואר במורה חלק ג פרק מה 13.

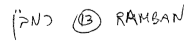
וזהו "ויהי כאשר קרב אל המחנה וירא את העגל ומחולות" [וראה כי גדל טעותם עד אשר לא חשבוהו לספק כלל, כי לא רצו לעמוד

אולי ירד משה ולהביט מרחוק אל ביאתר 14. רק היו משוקעים בתועבות העגל אשר חשבוהו לאלקי] הבין טעותם, "ויחר אף משה וישלך מידיו את הלוחות", רצונו לומר כי אין שום קדושה וענין אלקי כלל בלעדי מציאות הבורא יתברך שמו. ואם הביא הלוחות 15, היו כמחליפים עגל בלוח ולא סרו מטעותם. אולם כאשר שבר הלוחות, ראו איך המה לא הגיעו אל מטרת האמונה ב"ה ותורתו הטהורה. וזהו דברי הגמרא בכמה מקומות (תענית כו, א) ומכילתא (יתרו יט, ב) שגם על עת עמידתם בהר נאמר "ובלבם יכזבו לו" 6 – שעדיין לא נחקק בתוכם הציור האמיתי להאמין בנמצא מחוייב המציאות כלתי מושג וכלתי מצוייר, ולכך טעו בעגל. וכלוחות הראה להם לעקור מהם כל דמיון כוזב, והפליא לעשות משה רבינו בשבירת הלוחות. ולכן נתן לו הקב"ה "ישר", שאמר לו הקב"ה (דברים י, איב) "פסל לך שני לוחות אבנים וכו׳ וכתבתי על הלוחות וכו׳ אשר שברת" 17, היינו גם כן להיות לאות על השורש שלימדת להם בשבירת הלוחות. זה כי לוחות ושברי לוחות מונחין בארון (בבא בתרא יד, ב), ולהורות כי הראשונים אשר "מעשה א־לקים המה" – כמשמעו, הוא בכבודו עשאן, רש"י — המה שבורים, ולוחות שפסל משה — המה השלמים! להראות כי אין בנברא קדושה בעצם רק מצד שמירת ישראל התורה מפי רצון הבורא יתרך שמו הקדוש, הנמצא האמיתי, הבורא הכל ית"ש וזכרו. וכמעט על זה נכלל כל ספר דברים להזהירם בזה "כי לא ראיתם כל תמונה" (דברים ר, טו) "השמר לך וכו" (שם פסוק ט) ודו"ק. Torah and faith are the axioms of the Jewish people. Eretz Yisrael and Jerusalem are holy only because the Torah says they are. The entire Torah is equally valid in every time and place, both in and outside of Eretz Yisrael, and equally valid for every Jew, the highest of the high, i.e., Moshe, and the lowest of the low. Even Moshe, an agent between Hashem and man, has no special status on a personal level where mitzvah observance is concerned. For us to exist the Torah must exist, for Hashem and the Torah are one, and the Torah depends only upon Hashem, the Prime Cause.

Likewise, Moshe cried out, "Am I so holy that in my absence you felt you had to make a Golden Calf? Heaven forbid! I am only a man like you. The Torah does not depend upon me... Do not imagine that the Tabernacle and the Temple are holy in and of themselves. Their holiness derives only from Hashem's residing among His children, and if those children break their covenant, the holiness of the Temple and Tabernacle will be removed. They will be like mundane items destroyed by vandals."

Thus, when Titus entered the Temple with a harlot, he was not harmed, for the Temple's holiness had already been lifted. Even the tablets, the work of Hashem, have no holiness in and of themselves. When Hashem's new bride committed adultery during her wedding ceremony, those tablets reverted to mere potsherds. Their holiness derived from the Jewish people's watching over them, and they failed in this. Ultimately, nothing in the world deserves our devotion and submission but Hashem, for only He is inherently holy, and only to Him are praise and service acceptable.

The Tabernacle and Temples are holy only because Hashem decreed them to be so . . . Thus, when Moshe approached the camp and saw the calf and the dancing, he realized the gravity of Israel's error, and conceding to their mood as Aharon had done, he broke the tablets. Moshe wished to show that nothing is Divine or holy besides Hashem. Had Moshe brought down the tablets, the Israelites would have exchanged the Golden Calf for the tablets without their misunderstanding being removed. By shattering them, he made the people realize that they had not reached their goal, faith in Hashem and in His pure Torah. Moshe did a wonderful deed by breaking the tablets and Hashem congratulated him for doing so. The breaking of the tablets was a lesson to the Jewish people in the essence of faith in Hashem.



1,d(s) (ec, d/21/2) (14) VAYIKEA

יידַבֶּר יהוָה אֱל־מֹשֶה לְאמָר: דַבֶּר אַל־כַל־עַדַת בני־ישראל ואמרת ביידַבר יהוָה אֱל־מֹשֶה לְאמָר: דַבֶּר אַל־כַל־עַדַת

י אַלַהֶם קַרשִים תהיו כי קרוש אני יהוה אלהיכם: איש אמו ואביו תיראן

ד ואת־שַבתתַי תשמרוּ אַני יהוה אלהיכם: אל־תפנוֹ אל־האלילם ואלהי

י מַסַבָּה לָא תַעֲשִוּ לָכֵם אֲנָי יהוָה אֵלְהֵיכֵם: י

HASHEM spoke to Moses, saying: 2 Speak to the entire assembly of the Children of Israel and say to them: You shall be holy, for holy am I. Наsн£м, your God. \*

Every man: Your mother and father shall you revere and My Sabbaths shall you observe -- I am HASHEM, your God. \* Do not turn to the idols, and molten gods shall you not make for yourselves — I am HASHEM, your God.

(KR) , 0 SI. Jug luce (12) ZHORCHUN VENCH

רעא העור שנכתבה עליו ושרטוטה ודין : דין, ובו ז' סעיפים

אין בותבין ספר תורה על עור אור על עור 🛠 [א] (א)בהמה חיה ועוף (ב)הממאים (ב) יולא על עור דג אפי מהור (ג) יאבל כותבין על עור בהמה חיה (ד) דעוף המהורים ואפי' עור נבילות (ה) ומריפות שלהן א הוצריך שיהו העורות ב (6) מעובדין על על ידי ישראל (ו) לשם ס"ת (ג)ג [ב] (ג) (ו) ישיאביר בתחילת העיבוד כשמשים אותם לתוך הסיד (ה) עורות אלו (מ) אני מעכד דלשם (י) ספר תורה:

(37) 10 \$11) JUS MIC (16) SHULCHAN

רעד שצריך לכתוב אותה לשמה ודין תיקון האותיות וזיונן. ובו ו' סעיפים:

א (א) \* צריך שיאמר הסופר כשיתחיל לכתוב ספר זה אני כותב (א) לשם קרושת ספר תורה ב ומספיק לכל הספר:

(S) JING (P) SHMOS

אַ נַיָּאמֶר יהוה אֶל־מֹשֶׁה פְּסָל־לְךָּ שְנֵי־לְחָת אַבָּנִים כָרְאשֹנִים וְבָתַבְּתִיׂ \* עַל־הַלחת אָת־הַדבָרים אֲשֶר הָיִוּ עַל־הַלחָת הָרָאשׁנִים אַשֵּר שבֵּרתָ. בּ וָהִיָּה נָבָון לַבְקֶּר וּעָלִיתָ בַבֹּקֶר אֶל־הַר סינֵי וְנצַבתָ לִי שָם עַל־רְאש יָּהָהָר נְאִישׁ לֹא־יַעֵלֶה עמָר וְגַם־אִישׁ אַל־יִרָא בִּכָּל־הָהָר גַם־הַצְאן ר וַהַבָּקֶר אַל־יִרְעוֹ אֶל־מוּל הַהַר הַהוֹא: וַיִּפְסֹל שְנֵי־לחת אַבְנֹים בָרָאשׁנִים וַיַּשִּבֶּם משֵה בַבֹּקֵר וַיַּעַל אֵל־הַר סינַי בַאָשֶר צוָה יהוָה אתו

ה נַיַּקָח בַּיַרוֹ שָׁנִי לחת אַבנים: י

ASHEM said to Moses, "Carve for yourself two stone Tablets\* like the first ones, and I shall inscribe on the Tablets the words that were on the first Tablets, which you shattered. 2 Be prepared in the morning; ascend Mount Sinai in the morning and stand by Me there on the mountaintop. 3 No man may ascend with you nor may anyone be seen on the entire mountain. Even the flock and the cattle may not graze facing that mountain."

\* So he carved out two stone Tablets like the first ones. Moses arose early in the morning and ascended to Mount Sinai, as HASHEM had commanded him,

and he took two stone Tablets in his hand.

### HERASH (8) MIDRASH

אַלֹהֵיכֵם׳ רָאָה שָׁאֵין לְיִשְׂרָאֵל עֲמִידָה וְחִבֵּר נַפְשׁוֹ עִמָּהֶם וְשָׁבֵּר אֶת הַלֹּוּחוֹת וְאָמֵר לְהַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא הֵם חָטָאוּ וַאָנִי חַטַאתִי שַשַּבַּרתִּי הַלּוּחוֹת אָם מוֹחַל אַתַּה לָהָם אַף לִי מחל שנאמר (שם לב. לב) 'וְעַתָּה אָם תַּשַׂא חַטַאתָם' כַּן לחַטַאתי מחל ואם אין אַתָּה מוחל לַהָּם אַל תִּמְחל לִי אֵלָא (שם שם, שם) 'מְחֵנִי נָא מְסָפִּרְךָּ אֲשֵׁר כָּתָבְתָּ' אָמֵר רַבִּי אָחָא לֹא זָז מִשָּׁם עַר שַׁפַּנָּה חַטַיָה שַׁלָּהָם שַׁנַּאַמַר (שם שם. טר) ׳וַיִּפֵן וַיַּרֵד מֹשָה׳ בִּיּוָן שֵׁפָּנָה חַטָּיָה שֵׁלְּהֵם אָמַר מֹשֵה׳ בַנִי הָנָה לְיִשִּׂרָאֵל מִי שִׁיִבַקֵּשׁ עֵלֵיהֶם אֲנִי מִי יְבַקֵּשׁ עָלֶי הָתְחִיל מִצְטַצִר עַל שִׁפּוּר הַלּוּחוֹת וָאָמֵר לוֹ הַקָּדוֹשׁ בָּרוּף הוא אַל תִּצְטַעֵר בַּלוּחוֹת הָרָאשׁוֹנוֹת שֵׁלֹא הָיוּ אֵלָא עַשֵּׁרֵת הַהַּבְּרוֹת לְבָד וּבַלוּחוֹת הַשְׁנִיִּים אַנִי נוֹתֵן לְךְּ שֵׁיָהֵא בָהֵם הָנָכוֹת מִדְרָשׁ וְאַגָּדוֹתַ הָדָא הוּא דְּכְתִיב ׳וְיַגֶּד לְךְּ תַּעֲלֻמוֹת ָּדְכָמָה בִּי כִפְלַיִם לְתוּשִׁיָה וְלֹא עוֹד אֶלָא שֵׁאַתָּה מְבָשָּׁר שָׁמָּחַלְתִּי לִךְּ עֵל חַטָּיָה שֵׁלָךְ שֵׁנֵּאֵמֵר (איוב שם, שם) 'וְדַע בְּי וַשָׁה לָךְ אֵלוֹהַ מעוֹנְהְ׳.

MARDIMAR (P) GUESC (OC' (CC)

ג נִיקַח לְּרָח בַּן־יִצְהָּר בַּן־קְּהָת בֶּן־לֵּנְי וִדָּתָּן וַאֲבִירָם בְנִי אֵליאֶב וְאָון בֶּן־ בּ פֵּלֵת בְּנִי ראובַן: וַיָּלְמוֹ לפִנִי משָׁה וַאֲנָשִׁים מבְנִי־ישִּׁרָאֵל חֲמשִׁים נִימָאתֵים נְשִיאֵי ערָה קְּראִי מוער אַנשִי־שֵׁם: וַיִּקְחַלו עַל־משֵׁה וְעַל־ אַהַרֹן נִיִּאמֶרִו אֵלהֶבּ רַב־לָבֵם כִי כָּל־הָעִרָה כַלֶּם קְדשׁים ובְתוּבָם יהוָה מַדְוֹעַ תֹתְנַשֹּאוּ עַל־קְּחָל יהוְהִיִּי

orah son of Izhar son of Kohath son of Levi\* separated himself, with Dathan and Abiram, sons of Eliab, and On son of Peleth, the offspring of Reuben. <sup>2</sup> They stood before Moses with two hundred and fifty men from the Children of Israel, leaders of the assembly, those summoned for meeting, men of renown. \* <sup>3</sup> They gathered together against Moses and against Aaron and said to them, "It is too much for you! For the entire assembly — all of them — are holy and HASHEM is among them; why do you exalt yourselves over the congregation of HASHEM?" \*