# A Guide to Confession **Congregation Keter Torah** September 24, 2016 Deny Confess Rabbi Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue reg@brsonline.org

- I. Confession of Tithes
  - a. Bringing bikkurim includes a recitation
  - b. The Mishna and Rambam calls the recitation vidui, confession
    - i. However, the reciter doesn't acknowledged wrongdoing, only that he did everything correct. What kind of confession is that?
- II. Confession of Teshuva
  - a. The Rambam lists vidui, confession as a critical component of teshuva.
    - i. Vidui must be articulated out loud.
  - b. Source of mitzvah of confession
    - i. Ramban B'ficha, it is in your mouth to accomplish
- III. Confession in Vidui Ma'aser
  - a. Seforno should have been bechor
  - b. Malbim vidui means verification, not confession
- IV. Why must we confess?
  - a. Sefer Ha'Chinuch
  - b. Rav Hirsch
  - c. Rabbi Soloveitchik
- V. Connection between Confession of Tithes and Confession of Teshuva
  - a. Rav Weinberger Did mitzvos, but not with enthusiasm and alacrity
  - b. Rav Pincus Vidui is bid for connection, even when nothing wrong
  - c. Rav Soloveitchik confess when did everything right, that we are capable of always doing what is right
- VI. Laws of Vidui
  - a. Shulchan Aruch

1. Parshas Kí Savo

כו א וְהָיָה כִּי־תָבְוֹא אֵל־הָאָרֵץ אֲשֵׁבֹּאָרֵא אֵלהוָה אֵלהוֹיף וֹתֵן לְךָ וַחַלָה ווִרְשָׁתָה ווִשֵׁבַתָ ב בה: ולקחת מראשית וכל־פרי האדמה אשר תביא מארצה אשר יהוה אַלהֵיף נֹתֵן לַךְ ושַׁמָתֵ בַשֵּׁנָא וְהַלַכָּתָּ אֵל־הַמָּלְוֹם אַשֵּׁר יִבְחַר יְהֹנָה אֵלהֵיף ּ יִלְשֵׁכֵּן שְׁמִוֹ שֵׁם: וּבָאתָ אֱל־הַכּּהֵׁן אֲשֵׁר יְהְיָה בַּיָמִים הָהֵם וְאָמַרְתָ אֵלָיו הַנֶּדַתִּי הַיּוֹם לֵיהֹוָה אֱלהֵׁיף כִּי־בָּאתִי אֶל־הָאָׂרֶץ אֲשֵׁר נִשְׁבֵּע יְהֹוֶה לֵאֲבֹתֵינוּ לַמֶת לֵנוּ: וְלַקֵח הַכֹּהֵן הַשֶּׁנֵא מְיֵדֵף וְהָנִיחוֹ לִפְנֵי מִזּבָּח יְהֹוָה אֱלֹהֶיף: וְעָנִית ואַמַרַפֿ לִפְנֵי וֹיְהֹנָה אֱלֹהֶיךּ אַרַפִּיֹאבֵד אָבִי וַיְרֵד מִצְרִימָה וַיָּגָר שֶׁם בִּמְתֵי י מַעֵט וְיָהִי־שֶׁם לְגוֹי גָּרְוֹל עַצִּוּם וְרֵב: וַיָּרֵעוּ אֹתָנוּ הַמִּצְרָים וַיִעַנְוּנוּ וַיְּחָנָו י עַלִינוּ עַבֹרֵה קַשָּׁה: וַנִּצְעֵׁק אָל־יִהֹוָה אֱלהֵי אֲבֹתֵינו וַיִשְׁמֵע יְהֹוָה אֶת־קֹבֶׁנוּ <u>וירא את־ענינו ואת־עמלנו ואת־לחצנו: ויוצאנו יהוה ממצלים ביד חוקה מורא את-ענינו ואת בעמלנו ואת הלחצנו: מווא את א</u> טוּבַזָרְעַ נְטוּיֵה וּבִמֹרָא גַּדְל וּבִאֹתוֹת וּבִמְפְתָים: וַיִבָאָנוּ אֵל־הַמָּקוֹם הַזָּה י וַיָּהֶן־לָנוֹ אֵת־הָאֲרֵץ הַזֹּאת אֵרֵץ זָבַת חָלָב וּדְבָשׁ: וְעַהָּה הִנֵּה הֵנֵּה הֵבָּאתִי אֶת־ רֵאשִׁית פּרֵי הָאַדַמָּה אֲשֶׁר־נָתַתָּה לִי יְהֹוָה וְהָנַחְתוֹ לִפְנֵי יְהֹוֶה אֱלֹהֶיף יא והשתחוית לפני יהנה אלהיף: ושמחת בכל השוב אשר נתו לה יהוה כּי תַכַלָּה יב אַלהֵיך וּלְבֵיתֵף אַתָּה וְהַלֵּוֹי וְהַגֵּר אֲשֵׁר בִּקּרְבֶּף:

1 And it shall be, when thou art come in unto the land which the LORD thy God giveth thee for an inheritance, and dost possess it, and dwell therein; 2 that thou shalt take of the first of all the fruit of the ground, which thou shalt bring in from thy land that the LORD thy God giveth thee; and thou shalt put it in a basket and shalt go unto the place which the LORD thy God shall choose to cause His name to dwell there. 3 And thou shalt come unto the priest that shall be in those days, and say unto him: 'I profess this day unto the LORD thy God, that I am come unto the land which the LORD swore unto our fathers to give us.' 4 And the priest shall take the basket out of thy hand, and set it down before the altar of the LORD thy God. 5 And thou shalt speak and say before the LORD thy God: 'A wandering Aramean was my father, and he went down into Egypt, and sojourned there, few in number; and he became there a nation, great, mighty, and populous. 6 And the Egyptians dealt ill with us, and afflicted us, and laid upon us hard bondage. 7 And we cried unto the LORD, the God of our fathers, and the LORD heard our voice, and saw our affliction, and our toil, and our oppression. 8 And the LORD brought us forth out of Egypt with a mighty hand, and with an outstretched arm, and with great terribleness, and with signs, and with wonders. 9 And He hath brought us into this place, and hath given us this land, a land flowing with milk and honey. 10 And now, behold, I have brought the first of the fruit of the land, which Thou, O LORD, hast given me.' And thou shalt set it down before the LORD thy God, and worship before the LORD thy God. 11 And thou shalt rejoice in all the good which the LORD thy God hath given unto thee, and unto thy house, thou, and the Levite, and the stranger that is in the midst of thee. {S} 12 When thou hast made an end of tithing all the tithe of thine increase in the third year, which is the year of tithing, and hast given it unto the Levite, to the stranger, to the fatherless, and to the widow, that they may eat within thy gates, and be satisfied,

> ¢ נאמריז בכל לשוז ¤פרשת סומה יווידוי מעשר יקרית שמע יותפל**ה** הוברכת המזון ושבועת העדות זושבועת הפיקרון. ואלו נאמרין בלשון הקודש חמקרא ביכורים מוחליצה ברכות וקללות וברכת כהנים וברכת כהן גדול מפרשת המלך יופרשת עגלה ערופה מומשוח מלחמה בשעה שמדבר אל העם. מקרא ביכורים כיצד או וענית

2. Sotah 32a

3. Rambam (1135 - 1204)Hílchos Bíkkurím 2:10

It is a positive commandment<sup>27</sup> to make a declaration in 10 the Temple concerning the first fruits when they are brought. One should begin and say [Deuteronomy 26:3-10]: 'I am making a statement to God your Lord that 1 have come to the land... An Aramean [sought] to destroy my ancestor...' until he completes the entire passage, concluding: '...You gave me, 0 God.' [This declaration] may only be made in the Holy Tongue, as it states: 'And you shall respond and say.'28

אין הסלים לכהנים: 🗗 כשהיו מביאין את הבכורים תוליז תוריז ובני יונה. וכז היו הסלים תוריז ובני יונה כרנ הרא*ב*״ד השנת שטם הכ אלו שעם הסלים היו קו\* ואלו עולות. ה״ה הומר אני מה שבידם ניתנים לכהנים על מצות הפירות הוא אומר במשנה אבל על רמהדש גוזלות אין בידם כי אם אותן וכורא מתחיל שמביאם. שעם הסלים: 115 היום אובד אבי עד שיגמור כל באתי אל הארץ וגו' ארמי

5 יי׳. ואיז קוריז אותה אלא הפרשה נתת אשר טר וענית....ואמרת בלשון הזאת: בלשוז שנאמר

מביאי

את

היו

היו

להתו

בשטה

הגרתי

בידם

| - (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | כסף משנה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ראשון                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | פרק                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | כסף משנה                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4. Rambam<br>(1135-1204)<br>Hilchos Teshuva 1:1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ונה עשה להם זדונית כשגות למר רצה צר שמואל<br>חשאות ובו׳. זה פשוע שהרי מניא ראיה מהכתונ<br>ז סמטלת ואשם אין מכפרים אלא על השצרים: ובן<br>יין פרק נגמר היין ודף מ״ג.) כל המומתין מתודין<br>שכל המתרה שלי ומקע ענטרי בי היים הזה היים<br>הזה לחה עכור ואי לחה ענור לנאי:<br>ובן החובל בו׳. משנה צניק סוף החינל וף<br>שינק ממנו ממולה. ומ״מ מל דממיק לה רנינו<br>מכל מטלות האדם ליש היכל מיימי לה נינוקוע<br>עיר<br>פ׳ נשא לזמא הרי זה כמשובח. וכן<br>ומחוייבי כולקות אין מתכפר להן<br>פי ששילם לו כזה שהוא חייב לו | למת כד הלכה סדמים: וכן בעלי<br>ונהדים למתי נפיק קבועות (דף י״נ.)<br>בל מחוייבי שיתות ובו'. משנה נקנסיד<br>מחמי בין באר תעשה אם<br>חת מהן בין בזרון בין בשגגה<br>מחמאו חייב להתודות לפני<br>עשו זה וידוי דברים. וידוי זה<br>עשו זה וידוי דברים. וידוי זה<br>עשו זה וידוי נחמתי עויתי<br>אומר אנא השם חמאתי עויתי<br>ר וכל המרבה להתודות ומארי<br>כל מחוייבי מיתות בית דין<br>כל מחוייבי מיתות בית דין. | נספול פי למוי מימ: ביצד מתודין נקסול יכי למוי מימי: ביצד משודי וכי וכן על משוד משעים לעי מדעי משעים לעי אין משר שבתורה ב<br>עבר אדם על או עבר אדם על או עבר אדם על או עבר אדם על או כל מצות שבתורה ב<br>עבר אדם על או כשיעשה השובה וישוב מ<br>בשיעשה ביצד מתודין אין אותורי כך<br>גיאון קרבנותיהן על שגגתן דה אשר חמא עליה. וכן דה אשר חמא עליה. וכן דה אשר מעליה. וכן דה אשר חמא עליה. וכן דה אשר חמא עליה. וכן | ובוי. יומא פי אמר להם הממונה (לייו:) מ"ר כי<br>במסה הוא אומר נישא עון ופשע ומעאה בכי ר'<br>המרדים מעאים אלו השגנא ומאחר שהמודה<br>על הזרונות ועל המרדים חחר ומחודה על השגנאו<br>אלא כך היה ממודה מעאמי עיימי פשעמי וכן<br>הלא כך היה ממודה מעאמי עיימי פשעמי וכן<br>הרשענו וכן בדנילג הוא אומר מעאנו והרשענו<br>ומרדנו וכן בדנילג הוא אומר מעאנו והרשענו<br>ומרדנו וכן בדנילג הוא אומר משה נאמ עו העייני<br>ופשע ומעאה למר משה נאמר משה נעא עון<br>במעשי ולעולם איני חוזר לדבר<br>בעלי חמאות ואשמות בעת שמ<br>ויתודו וידוי דברים שנאמר והתו |
| If a name to be a second to be a sec | ny of the mitzyot of the Torah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | יב מלעשות כזה לעולם<br>ב שעיר המשתלח <u>לפי</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | אינו מתכפר עד שיתודה וישו<br>שנאמר מכל חמאות האדם:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

If a person transgresses any of the mitzvot of the Torah, whether a positive command or a negative command - whether willingly or inadvertently - when he repents, and returns from his sin, he must confess before God, blessed be, He as [Numbers 5:6-7] states: "If a man or a woman commit any of the sins of man... they must confess the sin that they committed."

This refers to a verbal confession. This confession is a positive command. How does one confess: He states: "I implore You, God, I sinned, I transgressed, I committed iniquity before You by doing the following. Behold, I regret and am embarrassed for my deeds. I promise never to repeat this act again." These are the essential elements of the confessional prayer. Whoever confesses profusely and elaborates on these matters is worthy of praise.

5. Parshas Netzavím

11 For this commandment which I command thee this day, it is not too hard for thee, neither is it far off. 12 It is not in heaven, that thou shouldest say: 'Who shall go up for us to heaven, and bring it unto us, and make us to hear it, that we may do it?' 13 Neither is it beyond the sea, that thou shouldest say: 'Who shall go over the sea for us, and bring it unto us, and make us to hear it, that we may do it?' 14 But the word is very nigh unto thee, in thy mouth, and in thy heart, that thou mayest do it.

יב הוא מִמְלֶּ וְלָא רְחֹקָה הוא: לָא בַשְׁמַיָם הוא לֵאמֹר מֵי יְעֵלֶה־לָנוּ הַשְׁמַיְמָה יי וְיָקָחָָהָ לְנוּ וְיַשְׁמִעֵנוּ אֹתָה וְנְעֲשֶׂנָה: וְלָא־מַעֵבֶר לַיָּם הוּא לֵאמׁר מֵי יְעֵבָר־ יי לְנוּ אֶל־עֵבֶר הַיָּם וְיָקּחָתָ לְנוּ וְיַשְׁמִעֵנוּ אֹתָה וְנְעֲשֶׁנָה: מִי־קָרוֹב אַלֵיף הַדָּבָר יי לְנוּ אֶל־עֵבֶר הַיָּם וְיָקּחָתָ לְנוּ וְיַשְׁמִעֵנוּ אֹתָה וְנְעֲשֶׁנָה: מִי־קָרוֹב אַלֵיף הַדָּבָר יי מְאָד בְּפִיף וּבְלְבָרָף לַעֲשׁׂתוֹ:

יא נפשך :

אוער האנה בי הַמִּצְוָה הַזֹּאָת אַשֶׁר אָנֹכִי מִצַוּדָ הַיָּוֹם לְאִ־נָפְלָאָת

| 6. Ramban |  |
|-----------|--|
| 1194-1270 |  |
| Netzavím  |  |

(יא) וטעם כי המצוה הזאת, על כל התורה כולה. והנכון כי על כל התורה יאמר כל המצוה אשר אנכי מצוך היום (לעיל ח א), אבל המצוה הזאת על התשובה הנזכרת, כי והשבות אל לבבך 36 בט. זנ שכת קנא כ.

(לעיל פסוק א), ושבת עד ה' אלהיך (פסוק ב), מצוה שיצוה אותנו לעשות כן, ונאמרה בלשון הבינוני<sup>36</sup> לרמוז בהבטחה כי עתיד הדבר להיות כן, והטעם לאמר כי אם יהיה נדחך בקצה השמים ואתה ביד העמים תוכל לשוב אל ה' ולעשות ככל אשר אנכי מצוך היום, כי אין הדבר נפלא ורחוק ממך אבל קרוב אליך מאוד לעשותו בכל עת ובכל מקום, וזה טעם בפיך ובלבבך לעשותו (פסוק יד), שיתודו את עונם ואת עון אבותם בפיהם, וישובו בלבם אל ה' ויקבלו עליהם היום התורה לעשותה לדורות, כאשר הזכיר אתה ובניך בכל לבבך (פסוק ב), כמו שפירשתי<sup>30</sup>.

11: FOR THIS COMMANDMENT. The meaning thereof is that it refers to the entire Torah. But the correct interpretation is that when he refers to the entire Torah, he says [as above] *Every commandment* which I command thee this day.<sup>67</sup> Rather [the expression used here] this commandment refers to [the commandment of] repentance aforementioned, for the verses, and thou shalt bethink thyself; <sup>68</sup> and thou shalt return unto the Eternal thy G-d<sup>69</sup> constitute a commandment, wherein he commands us to do so. It is stated in a future tense [rather than in the imperative] to suggest, in the form of a pledge, that it is destined [that Israel will repent]. And the sense thereof is to state that if thy outcasts be in the uttermost parts of

heaven<sup>70</sup> and you are under the power of the nations, you can yet return to G-d and do according to all that I command thee this day,<sup>69</sup> for the thing is not hard, nor far off from you, but rather very nigh unto thee<sup>71</sup> to do it at all times and in all places. This is the sense of the expression, in thy mouth, and in thy heart, that thou mayest do it<sup>71</sup> meaning that they confess their iniquity, and the iniquity of their fathers<sup>72</sup> by word of their mouth, and return in their heart to G-d and accept the Torah upon themselves this day to perform it throughout the generations, as he mentioned, thou and thy children with all thy heart,<sup>73</sup> as I have explained.<sup>74</sup>

7. R' Ovadía Seforno (1475 - 1550)

ספורנו

(יג) בערתי הקדש מן הבית. בחטאינו ובעונות אבותינו הוסרה... העבודה מהבכורות אשר להם היו ראויות תרומות ומעשרות כאמרו ואסמא אותם במתנותם בהעביר כל פטר רחם וזהו וידוי מעשר שהזכירו בז

8. Malbím R' Meir Leibush ben Yechiel Michel (1809-1879)

גנוהן נעם הגוניט זהקיש שומט כורן שעי מנטנט בטכניט קורט שיוטים מסכתם שפים בסים להמבנים שלם יעדו מנה ומנה . וכשעמדו על כן המלמכה עוש מוחם בטיד . וכשבמו לעבור הירדן להמצ כאבנים ושאו אתם ובין כך נתיבשו האבנים מעם . ובעת עברם בתוך הירדן כחבו על הסיך שהים מה לכתוב שלא נהיבשו כל לרכם . וכשמברו הירדן הקימו אותם צהר עיבל, ואז נחיבש השיד ומשה כאבן. וטמו מהדש בסיד והניתו להתינש מעם. כי בעה שהול לה לי אפשר לכתוב עליו ולה"כ בנו מזכה מאבנים אחרות. והעלו עליו עולות ושלמים ואכלו ושמתו ונסיבש מעם הסיח ואז כחבו מהדש על הסיד כל התורה כאר היטב למען ירוז כל תורא בו . ושיוכלו האומות להעתיק משם וכתבו שני פעמים כי הכתב הגליי הים לפני אותוח שהיו באותה העת והכתב השני הנשתר היה אן באחרית היתים יאתרו שהכתב הגליי האם מזויף מפני שהוח במקום הפקר. או בזיב לו שיקנוף אם כהב העליון (כי קבע הסיד ששיח על גבי

> 9. Sefer Ha'Chínuch 13th C. Spaín

## [מְצְוַת וְדּוּי עֵל הַחֵּסְא]

שַנּצְטוּינוּ לְהַתְוִדּוֹת לִפְגֵי הַשֵּׁם עַל כָּל הַחָטָאִים שֶׁחָטָאנוּ בְּעֵת ססד שֶׁנָצְטוּינוּ שֶׁנְּתְנַחֵם עֵלֵיהֶן: תֶהוּ עִנְיֵן הַוּדּוּי: שֶׁיאמר הָאָדָם בְּעֵת הַתְּשׁוּבָה ״אָנָא הַשֵּׁם פָּשֶׁעְהִי וְעָוִיתִי כֵּן וְכָזֶ״, כְּלוֹמֵר שֶׁיַזְכִּיר הַחַּטְא שֶׁעָשָׁה בְּפֵרוּש בְּפִיו וִיבַקַש כַּפָרָה עָלָיו, וְיַאָרִיךְ בָּדָבָר כְּפִי מֵה שָׁיִהְיֶה צָחוּת לְשוֹנו.

# [THE PRECEPT OF CONFESSION OVER SINS]

364 that we were commanded to confess before the Lord to all the sins we committed, at the time we are remorseful over them. This is the substance of the confession that a man should say at the time of repentance: "I pray Thee, O Eternal Lord: I sinned rebelliously and committed iniquity deliberately, thus and so"; in other words, he should mention the sin he did explicitly, in words,1 and beseech forgiveness for it; and let him continue at length about the matter, according to the eloquence of his tongue.<sup>2</sup>

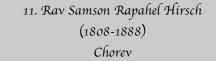
מְשֶׁרְשֵׁי הַמְצְנָה, לְפִי שֶׁבְּהוֹדָאֵת הֶצְווֹזְ בָּפָה הִתְנֵלֶה מַחֲשֶׁבֶת הַחוֹמֵא תִדְצְהוֹ, שָהוּא מַאַמִין בָּאָמֶת כִּי גָלוּי וְדָדוּעַ לְפְנֵי הָאַל בָּרוּדָ הוּא כָּל מַעַשָּׁהוּ, וְלֹא יַצַשָּׁה צַין רואָה כְּאֵינָה רואָה. גַם מָתוֹך הַזְכָּרַת הַחֵטָא בְּפְרָט וּבְהָתְנָחֲמוֹ צָלָיו יִזָּהָר מְמֵנוּ יוֹתֶר פַּצָם אַחֶרֵת לְבֶל יְהִי נְרָשֶׁל בּוֹ; אַחַר שֶׁיֹאמֵר בְּפִיו ״כָּזוֹ וְכָזוֹ צָשִׂיתִי וְנְסְכֵּלְתִי בְסֵצֵשִׁי״, יִהְיֶה נְגְדֵר שֶׁלֹא יַשׁוּב לַצֵשוֹת כֵּן; וּמִתּוֹדְ כֵּדְ יִרְצֶה לְפָגִי בוֹרָאוֹ, וְהָאֵל הָשוֹב הֶחָפֵץ בְּטוֹבָת בְּרִיוֹחָיו הִדְרִיכָם בְּדֶרֶהְ זוֹ יִזְכּוּ בָה.

At the root of the precept lies the reason that by the avowal of sin by one's own mouth, the thought and perception of the sinner is revealed — that in truth he believes that his every action is known and revealed before God, blessed is He; and [thus] he does not assume the [supernal] Eye that sees to be as though unseeing. Moreover, by mentioning the sin in detail and expressing remorse over it, he will be more careful another time that it should not bring him to grief. After saying with his mouth, "Thus and thus did I do, and I was foolish in my actions," he will be restrained not to go back and do so again; and as a result, he will be acceptable before his Creator. The good God, who desires the good reward of His human beings, has guided them in this way to become virtuous in it.

10. Rav Samson Rapahel Hírsch (1808-1888) Síddur

ארידא: The first step of *teshuvab*, which is the most essential and at the same time the most difficult, is יידיא, the *confession*, or, rather התודה, the *admission to oneself* that one has sinned. It is not God Who needs an avowal or confession from us, for He knows us through and through, in fact, much better than we know ourselves. But we ourselves are very much in need of such honest and unreserved confession. It is to our own selves that we must admit that we have done wrong, for without such confession to ourselves we can never become better. It is a difficult admission indeed for a man to make. There is within each and every one of us a small defender who is ready at all times to deny outright that we have done wrong at all, or at least to make excuses, to mitigate and to cloak our transgression. In this manner our defender veils from our sight the true picture of ourselves as we really are,

but by so doing, also very effectively blocks the path to our betterment. Therefore אבל אנחנו הטאנו is the first, most essential and indispensable part of the confession that we must make to ourselves. "Truly, we have sinned."



(I) Confession, viddui (TTT). So long as you deceive yourself with regard to your sin, so long as you refuse to recognize that you have sinned, so long as you hear a voice within you glossing over and excusing your wrongdoing, so long as you do not clearly and faithfully see yourself as you are and also your sin and its consequences which you have already suffered and which according to strict justice you must still expect—then you have not yet taken the first step to return. Therefore cast away the deception, do not listen to the extenuating voice within you, have the courage to see yourself as you are. Learn the kind of life which the Torah demands and compare with it your own, and wherever you find any divergence—make no mistake—sin is there.

Do not be led astray by the large company of those who perhaps share the same sin with you, nor by the voice of a fashionable philosophy which, instead of educating man up to truth, drags truth down to man and finds excuses for the sin which it shrinks from avoiding. If you have recognized that you have sinned, then step into the presence of God and say: 'O God, I have erred and sinned, I have been disobedient before Thee, I have done so-and-so (I am sorry and I am ashamed of what I have done, and will never do it again).'

Mark also the consequences of sin. Consider how according to strict justice the smallest sin must inevitably entail a curse from every point of view, and makes the sinner liable to be punished by being blotted out of the Book of Life. Feel in yourself how every sin you have committed, however small, even in the mind and heart, immediately brings with it a curse—namely, that it makes you less capable of doing good and further inclined to sin; and when you have recognized this, then you can lay the future of your inner and outer life in the just and forgiving hand of God. When the Temple still stood, you could, if you had erred unintentionally, in making confession express this surrender by means of the sacrifice. The Temple is destroyed, the altar has vanished, but in your mind you can see yourself surrendering yourself to God on the altar, in order to be restored again to life by His hand. And as you see yourself in spirit, so confess in word, in order that the picture of your self-abasement may become external to you and stand before you, making it no passing emotion but a permanent mood and frame of mind which can bear fruit in practical conduct.



### לאי (שי Confession / ודוי

The Rambam rules that repentance is incomplete if Viduy has not been recited (Hilchos Teshuvah 1:1, 2:2). Why is an oral confession so significant? A basic principle in the laws of transactions relating to property and other areas is דְרָרִים דְרָרִים words that are in the heart [i.e., ideas that remain unarticulated] are not words [i.e., are of no value]. Feelings, emotions, thoughts, and ideas crystallize only after explicit verbal expression. A man knows and thinks many ideas which he cannot bring to his lips. Man can construct many psychological defenses within himself, refusing to acknowledge harsh reality. Viduy forces man to admit the facts as they really are, to express the painful truth.

A passage in the Gemara in Kesubos (104a) relates this idea. After the passing of R' Yehudah HaNasi (Rebbe), the preeminent Rabbinic leader in the Tannaitic period, an informal edict was promulgated: "Whoever states that Rebbe died shall be impaled with a sword." The stark reality of his death was so painful that people could not even bring themselves to hear the truth expressed verbally. Man buries the truth as long as that truth is not verbalized.

Many commandments in the Torah involve an objective act coupled with a subjective component. The recitation of the *Shema*, for example, involves both the act of verbal recitation as well as the proper intention, namely accepting the yoke of the Kingdom of Heaven. Similarly, *Viduy* constitutes the specific action (מַצָּשָׁה)

behind the fulfillment (קיים) of the commandment to repent.

The Viduy recited silently at the conclusion of the Shemoneh Esrei is said by each person individually. Because God did not make a covenant with the individual, but rather only with the Congregation of Israel as a communal entity, we approach this Viduy in a mood of heartbreaking realization, in contrast to the communal Viduy recited during the repetition of the Shemoneh Esrei. The individual cannot demand acquittal, he can only beg for it (*Teshuvah Lecture, 1969*).

The Rambam writes that the individual is obligated to confess "before God, Blessed is He" (Hilchos Teshuvah 1:1). For this reason, Viduy is recited specifically within the Shemoneh Esrei, the prayer where man indeed stands before God and confronts Him directly, as explained in the introduction to the Shemoneh Esrei above (Harrerei Kedem, Volume 1, p. 85). 12. Rabbi Yosef Dov Soloveitchik (1903-1993)



# השקיפה ממעון קדשך מן השמים וברך את עמך וכו׳ (כו, טז)

ברש״י עשינו מה שגזרת עלינו עשה אתה מה שעליך לעשות וכו׳ ואינו מובן הלשון הזה איך אומרים להקב״ה אני עשיתי שלי ועכשיו עליך לעשות מה שהבטחת דנראה כחוצפא כלפי שמיא ולמה צריך לזה הלא מי הקדמני ואשלם, והנה רבים נתקשו במה שמצאנו בחז״ל ובמשנה הלשון ווידוי מעשה דאיזה ווידוי שייך כאן אם אומר שעשה כל מה שנצטווה וקיים המצות אפילו הברכות ואיפוא כאן הווידוי ובספורנו נמצא פירוש מחודש דבערתי הקדש מן הבית היינו דנאבדה קדושת הבכור ע״י החטאים וע״ז מתוודה וזהו פירוש מפליא אף דנראה דבא לפרש למה אומר בערתי הקדש מן הבית דאין זה המצוה אלא לתתנו ללוי ולעני או להוליכו לירושלים ולמה מדגיש בערתי ואף דבפשוטו י״ל דזה שתי שלבים תחלה לבער מן הבית ולהכיר שזה ממון עניים ואז בנקל כבר לתתנו ללוי ולעני וכו׳ אבל הספורנו נטה ורצה לתרץ שניהם יחד דזהו ווידוי על חטא איבוד הבכרה, ודבר מחודד שמעתי בשם הג׳ ר״מ שפירא זצ״ל ר״מ דחכמי לובלין דאמר דהווידוי הוא מה שאומר לא עברתי ממצותך ולא שכחתי היינו לא שכחתי מה שלא עברתי מצוותך ומתגאה בזה ודפח״ח אבל יותר נראה דהווידוי מעשר הוא דוקא כשמקיים מצות השם דכל אחד מבין ווידוי ותשובה על חטאים אבל קיום המצות בלי החיות כדבעי ומבלי אותו הזריזות ג״כ צריך ווידוי דע״ז אמרו בשם האדמו״ר מבלזא זצ״ל דזהו חילוק בין יפשפש במעשיו דקאי על חטאים וימשמש במעשיו דקאי על קיום המצוות בלי הכוונה הדרוש ומבלי ההתעוררות וכן ידוע הספור מגדולי החסידות בחזרם מתשליך אמרו דאם כבר נתרוקנו מהעבירות עכשיו נעשה תשובה על המצות וזהו מה שמתודה דוקא בשנת הבעור דאם שעשה המצות אבל הי׳ יכול לעשות באופן יותר נעלה ובזריזות, ובזה י״ל ענין השקיפה וגם הכהנים אחר נשיאות כפים אומרים ככה ונראה דהנה הן במקרא ביכורים

13. Shemen Ha'Tov (Kí Savo) R' Dov (Bernard) Weinberger

ובווידוי מעשר והן בנ״כ אסור להוסיף על המקרא הכתוב דכך קורא וכן מברך ואף שהי׳ רוצה לומר מה שהוא מעצמו גזרה חכמתו יתברך דלא יוסיף ולא יגרע א״כ מבקשים הכהנים וגם הקורא אתה רבש״ע קח את דברנו ועשה בהם שיפעלו כהוגן כי אין בכוחנו לעשות מאומה ולכן אתה שהשמחה במעונך כביאור רבינו בחיי יכול להפוך ע״י מתנת עניים את מדת הדין למדת הרחמים קח את ברכתנו וקריאתנו ועשה בהם שיפעלו כרצונך הטוב. ויש להקשות בזה כמה קושיות, בעיקר בענין הוידוי. ראשית, את הוידוי שהוא חלק ממעשה התשובה, הכלילו חז״ל בתפילה. ולא עוד, אלא שביו״כ מתוודים עשר פעמים וכולן בתוך התפילה עצמה - או בתפילת הלחש, או בחזרת הש״ץ. מה עניינה של התשובה לתפילה דווקא ?!

כעין זה יש להקשות בענין אמירת הסליחות הנקראות בדברי חז״ל ״סדר תפילות״, ואשר אחד המרכיבים המרכזיים כהן הוא ענין י״ג מידות של רחמים, שאף עליהן נאמר שהקב״ה לימד למשה רבנו סדר תפילה (עי׳ רש״י שמות לג, יט). גם כאן מתעסקים אנו באמירת וידוי המהווה חלק ממצות התשובה, ושוב עלינו להבין מדוע התשובה אינה נעשית באופן נפרד מהתפילה.

גם על מצות הוידוי עצמה, שהיא אחת משלשת עיקרי התשובה, יש להקשות, כי הנה רבנו הרמח״ל (במס״י פרק ד) הגדיר לנו את ענין התשובה: ״שתחשב עקירת הרצון כעקירת המעשה וכו׳, שהעוון סר ממש מהמציאות ונעקר במה שעכשיו מצטער ומתנחם על מה שהיה למפרע״. וא״כ מהו ענין אמירת הדברים בפה דווקא ? ומדברי הראשונים משמע שוידוי בפה הוא תנאי מעכב מסדר התשובה, שאדם אומר בפיו שהוא מתחרט על עוונו ומקבל על עצמו מכאן ולהבא שלא לחטוא. ועוד, שרבנו יונה כתב (שע״ת שער א עיקרים ג-ד) שבמעשה התשובה נכללים יגון וצער כנים על מעשיו, המביאים אותו להחלטה שלא לנהוג כך יותר. מדוע, אפוא, חייבים לומר את הדברים בפה, ולא די בחרטה כנה בלבו פנימה?

קושיה נוספת: הרמב״ם (ריש הל׳ תשובה) פוסק ״וכל המרבה להתוודות ומאריך בענין זה, הרי זה משובח״. ואכן כבר הוזכר לעיל שבמהלך יו״כ אנו מתוודים עשר פעמים [ישנן חמש תפילות שבכל אחת מהן מתוודים פעמיים - בתפילת הלחש ובחזרת הש״ץ]. נוסף על כך ישנו גם הוידוי הארוך של ר׳ נסים גאון. עלינו להבין גם זאת, מהו הסוד הטמון בריבוי הוידויים. הן בעינינו נדמה שעיקר מצות התשובה היא החרטה, ובה טמון עיקר עקירת החטא, וכמו שהאריך רבנו יונה (שם סי׳ ט) בביאור הענין שע״י עשיית התשובה מתלבנות עבירותיו של האדם והוא נעשה זך וטהור, וא״כ מן הראוי היה להרבות בענין החרטה והיגון, ולאו דווקא באמירת הוידוי.

# וידוי - קשר ישיר עם הרבש״ע

מעשה הוידוי - אמירת ״חטאתי, עויתי, פשעתי״ - אינו מעשה שאדם עושהו בינו לבין עצמו, ואשר מהווה ביטוי לחרטה וצער על מעשיו הרעים. וידוי מהותו הידברות וקשר ישיר בין האדם החוטא לבוראו. האדם בא לפני הקב״ה ואומר לו כך: ״רבש״ע, חטאתי, עויתי, פשעתי, עשיתי כך וכך״ ומבטא בזה שברצונו להתקרב אליו בחזרה. ולכן הוידוי נאמר תמיד כחלק מהתפילה שהיא עמידה לפני הרבש״ע, פניה אליו והתקשרות עמו.

14. Rav Shimshon Pincus (1944-2001)



ובאמת את עצם הענין של וידוי מצינו בלא שייכות לחטא כלל, והנא הענין של "יידוי מעשרות" שאדם מתוודה לפני ה' ואומר שמבער מעשרותיו כדין; "לא עברתי ממצותיך ולא שכחתי" (דברים כו, יג) - אין זה ענין של חטא כלל, אלא מהותו של "וידוי" הוא לבוא לפני השני ולשוחח עמו בדברים המקרבים את הלב, וכשזה בא אחרי חטא מטרת הוידוי היא לחזור ולהתקרב לקב"ה וכביכול להתפייס עמו ע"י שאומר לפניו שחטא כלפיו ומבקש את סליחתו.

וראיתי במדרש (ילקו״ש רמז תשא) דבר נפלא ונורא שממנו מוכח כדברינו: ״יוהתוודו׳, אין במשמע וידוי אלא בארץ, מנין אף בגלות? אמרת יוהתוודו את עוונם ואת עוון אבותם׳״. כלומר, היה מקום לומר שמצות וידוי אינה שייכת אלא בא״י בזמן שביהמ״ק היה קיים אך בגלות אין אפשרות להתוודות, משמיענו הפסוק ״והתוודו את עוונם״ וגו׳ שאף בגלות שייכת מצות וידוי.

והנה אם וידוי אינו אלא ביטוי לחרטה על עוונותיו, קשה להבין את ההו״א שוידוי שייך להיאמר אך ורק בא״י, שהרי גם בחו״ל ניתן להתחרט ולהצטער על חטאים. ובהכרח שוידוי הוא יצירת קשר עמוק בין האדם לקונו. כביכול החוטא ״נפגש״ עם הקב״ה ומתוודה לפניו שעשה כך וכך, ומתאר לו את היגון האופף אותו כעת על מעשיו אלו. והיה מקום לומר שלדביקות זו לא ניתן להגיע אלא בא״י כשביהמ״ק קיים ויש השראת השכינה. תלמוד לומר ״והתוודו״ וגו׳ - גם בחו״ל ניתן להתקשר עם הקב״ה ולהידבק בו.

15. Shulchan Aruch

א אַצָרִידְ (ה) לְהָתְוַדּוֹת בְּמִנְחָה (א) קֹדֶם סְעוּדָה הַמַּפְסֶאֶת: הגה (כ) וְיָהִיד אוֹמְרוֹ אַחַר שֶׁגָמַר הְפִלָּתוֹ, וּשְׁלִיחַ־צִבּוּר (ג) אוֹמְרוֹ בִּיוֹם־כִּפּוּר (ד) בְּתוֹדְ הַתְּפַזָּה (טור): ב (ה) אַין צָרִידְ לְפָרֵט הַחֵטָא. יּוְאָם רָצָה לְפָרֵט, (ג) [ג] (ו) הָרְשׁוּת בְּיָדוֹ. יוְאָם מִתְוַדֶּה (ז) בְּלַחֵשׁ, נָכוֹן לְפָרֵט (ח) הַחֵטָא: הגה אֲבָל כְּשֶׁמִתְפַּלֵל בְּקוֹל רָם

אוֹ שְׁלִיחַ־צָּבּוּר כְּשֶׁחוֹזֵר הַתְּפַלָה (ט) אֵין לְפָרֵט הַחֵטָא. וּמַה שֶׁאוֹמְרִים ׳צַל חֵטָא׳ בְּסֵדֶר אָלֶף־בֵּית לֹא מְקָרֵי פוֹרֵט, הוֹאִיל וְהַכּל אוֹמְרִים בְּשָׁנָה אֵינוֹ אֶלָּא כְּנֻפַּח הַתְּפָלָה (ד״עָ): גֹ יּצָרִיךָ לְהָתְוַדּוֹת (ג) [ג] (י) מְעֵמָד. וַאֲפָלוּ בִּי שְׁמַע לֵה מִשְׁלִיחַ־צָּבּוּר (יא) וְהוּא הִתְוַדָּה בְּבָר, צָרִיךָ לַעֲמֹד: הגה וְיַחֵזֹר (ז) וְיִתְוָדֶה עָם הַשְׁלִיחַ־צָּבּוּר (ר״ן פּ־ב דר״ה). וְעָקַר הַוּדּוּי הוּא (יב) ׳אֲכָל אֲוַתְוָדָה בְּבָר, צָרִיךָ לַעֲמֹד: הגה וְיַחֵזֹר (ז) וְיִתְוָדָה עָם הַשְׁלִיחַ־צָּבוּר (ר״ן פּ־ב דר״ה). וְעָקַר הַוּדּוּי הוּא (יב) ׳אֲכָל אֲוַתְנִדָּה כְּבָר, צָרִידָ לַעֲמֹד: הגה וְיָחֵזֹר (ז) וְיִתְוָדָה אָם הַשְׁלִיחַ־צָבוּר (ר״ן וְלֹא שָׁנָה עֲלֵיהֶם, (יג) אֲפָלוּ הָכֵי יָכוֹל (יד) לַחֲזֹר וּלְהַתְוָדּוֹת עֵלֵיהֶם: ר