

## SUKKOS AND CHANUKAH ~ LIKE A PENCIL AND ERASER

Sukkos Source Materials Rabbi Efrem Goldberg reg@brsweb.org ירושלים . ובשנה הארת עשרה בירח בול ליסתו בירח בול, בירח (ב) שבוללים לבהסה סתוך הבית. דבר ארר סתו בירח בול בירה שהארץ עושה בולין בולין. דבר אחר מהו בירח בול בירח מבול חפר פ' כנגר ארבעים יום, שאע"ם שנשבע הקב"ה כי פי נה זאת לי אעפיכ מ' יום בכל שנה היו אותם הימים עושים רושם בעולם עד שעסר שלסה ובנה את בית הסקרש ופסקו אותם מ' יום לפיכך כתיב חסר מ' כנגד ארבעים יום שפסקו. ליסשנעשה הבית בירה בול נעשה נעול (ג) י'ב חדש והיו הכל ליסמלמלים על שלסה לומר לא בנה של בת שבע הוא היאך הקב"ה משרה שכינתו לתוך סעשה ידיו והקב"ה חשב לערב שסחת בית המקדש כתרש שנולד בו אברהם, בירת האיתנים זה חרש תשרי ולכה קורא אותו ירח האיתנים שנולד בו אברהם שנאכר <sup>לה</sup>סשכיל לאיתן האורחי. וכיון שנפתת בחדש מערות והכריב הקרבנות וירדה האש אמר הקב'ה עכשו נשלמה המלאכה שנאמר ותשלם כל המלאכה, ועל זה נאמר לשעמקו מחשבותיך. וכן אחה מתא במלאכת המשכן, א"ר חנינא בכ"ה בכסליו נגמר מלאבת המשבן ועשה מקופל עד אחד בניםן, כמו שכתוב "ביום החדש הראשון באחר לחדש תקים את משכן, היו ישראל ממלמלין על משה לומר למה לא הוקם מיד שמא רופי אירע בו וחקב"ה חשב לערב שכחת המשכן בחרש שנולד בו יצחק דבתיב סאלושי ועשי עונות ואסרו לו שוב אשוב אליך, ופעתה הפסיד כסלו שנגמרה בו המלאכה אמר הקב"ה עלי לשלם , מה שלם לו הקב"ה חנוכת חשכונאי, וכן סרחשון עתיד הקב"ה לשלם לו:



Said the Holy One Blesses be He: You [Greeks] thought to uproot the seven lights [of the menorah in the Beith HaMikdash] and the eight day of the [Sukkoth] festival! Behold, I shall bring upon you eight days [of Chanukkah] and seven sons of Chashmona'im who will eradicate you from the world.

(Midrash Chanukkah, Beith HaMidrash I, 134a)

## ('LS) OPI (3) VAYIKRA

בּ בַּחָבֶשׁ הַשְּׁבִיעֵי הָּחָגוּ אֹתְוֹ: בַּסָּכִּת תַּשְׁבָוּ שִׁבְעַת יָמֵים כַּל־הַאֵזְרָחֹ מּ בְּיִשְׂרָאֵל יֵשְׁבָוּ בַּסָבְּת: לְמַען זִרְעִוּ דֹרְתִיכֶם בִּי בַסָּבוֹת הוֹשַּׁבְתִּי אֶת־בְּנֵי מר יִשְׂרָאֵל בְּהְוֹצִיאִי אוֹתָם מֵאֶרֶץ מִצְרֵים אֲנֵי יהוָה אֱלְהִיכֶּם: וַיְדַבֵּר מֹשֶׁה אָת־מְעַדֵי יהוָה אֶל־בַּנֵי יִשְׁרָאֵלּ:

אַר נִיְדַבֵּר יהוָה אֶל־משֵה לֵאמְר: צֵׁו אֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְיִקְחוּ אֵלֶיךּ שֵׁמֶן זַיִּת ָ זָרָ בָּתָית לַפָּאָור לְהַצֵּלָת גָר תָּמִיד: מְחוּץ לְפָּרֹבֶת הָצֵלָת בְּאָהֶל מוֹעֵר יַצֶרך אתו אַהַרו מֵעֶרֶב עַד־בְּקֶר לִפְנֵי יהוָה תָּמֶיד חָקַת עוֹלֶם לְדֹרְתִיכֶם:

ָּיַעַרְךְ אֶת־הַנַּרְוֹת לִפְנֵי יהוָה הַמְּיר:

in the seventh month shall you celebrate it. 42 You shall dwell in booths for a seven-day period; every native in Israel shall dwell in booths. 43 So that your generations will know that I caused the Children of Israel to dwell in booths when I took them from the land of Egypt; I am HASHEM, your God.

44 And Moses declared the appointed festivals of HASHEM to the Children of Israel.

<sup>1</sup> HASHEM spoke to Moses, saying: <sup>2</sup> Command the Children of Israel that they shall take for you pure olive oil, pressed, for illumination, to kindle a continual lamp. 3 Outside the Partition of the Testimony, in the Tent of Meeting, Aaron shall arrange it, from evening to morning, before HASHEM, continually; an eternal decree for your generations. 4 On the pure Menorah shall he аrrange the lamps, before HASHEM, continually.

## (2:3 MISHWA SURICA

משנה ג

מִבְּלָאֵי מִבְנְסֵי כֹהַנִים וּמְהַמִינֵיהֵן מַהַן הָיוּ מַבְּקִיעִין, וּבָהֶן הָיוּ מַדְלִיקִין, וְלֹא הָיָתָה חָצֵר בִּירוּשָׁלַיִם שַׁאֵינָה מָאַירָה כמור בית השומבה.

## H203 () () () () () () () () ()

Mishtah בְּטָה בְּרָקִים הָעוֹלֶם נִידּוֹן – At four junctures during the year the world is judged: בְּטָח עַל הַתְּבוּאָה – on Pesach for the grain, בַּעֶצֶרֶת עַל פַּירוֹת הָאִילָן – on Shavuos for the fruit of the tree, בְּבְנִי פְּבְנֵי עוֹלָם עוֹבְרִין לְפָנָיו בָּבְנֵי מָרוֹן - on Rosh Hashanah all who come to the world [i.e. all men] pass before Him like  $bnei\ maron,$  שְּׁנְאַמֵּר , הַיּצַר יַחַד לָבָּם הַמָּבין אָל-כָּל-מַצַשִּׁיהָם – as it is stated: Who fashions their hearts together, Who understands all their deeds, [2] בּהָנג ידוּנִין עַל הַמָּים and on the Festival [of Succos] they are judged for the water.[3]

MIHALISM (D) WELA(11) n: Or)

יַבְצַת בַּצֵת־הַהִּיא וּ אֶתּיָּהֶהָׁ וְכָל־יִשְׂרָאֵל עִמוֹ קָהָּל נָּדׁוֹל מִלְּכָוֹא חַמֵּת וּ עַד־נַחַל מִצְרַיִם לִפְנֵי יהוָה אֱלֹהֵינוּ שִׁבְעַת יָמֶים וְשִׁבְעַת יָמֶים

מּ אַרְבָּעָה עָשֶׂר יִוֹם: בַּיִּוֹם הַשְּׁמִינִי שִׁלַּח אֶת־הָעָּׁם נַיְבַרְכָּוּ אֶת־הַמֶּעֶּרְּ נַיִּלְכָּוּ לְאָהֲלֵיהֶׁם שְּׁמֵחִים וְטָוֹבֵי לֵב עַל בָּל־הַטּוֹבָה אֲשֶׁר עָשָׂה יהוֹה לִדָּוִד

עַבְדֹּר וּלְיִשְׁרָאֵל עַמְוֹ:

<sup>65</sup> At that time Solomon instituted the celebration — and all Israel was with him, a huge congregation, from the Approach of Hamath until the Brook of Egypt — before HASHEM our God, for seven days and seven [more] days, fourteen days. \* <sup>66</sup> On the eighth day, he sent the people off, \* and they blessed the king. They then went to their homes, joyous and good-hearted over all the goodness that HASHEM had shown to His servant David and to His people Israel.

בר שָל חֲנוּכָּה שְׁהְנִיחָה לְמֵעְלָה מֵעֶשְׂרִים אַמָּה בּר שָׁל חֲנוּכָּה שָׁהְנִיחָה לְמֵעְלָה מֵעֶשְׂרִים אַמָּה - A Chanukah light that one placed above twenty amos from the ground פְּסוּלָה - בְּסוּכָּה וּבְּתְבוֹי – is invalid, as in the cases of a succah and a mavoi. [2]

משנה הינה שְׁנֵי אִילְּנוֹת בְּתוֹךְ שֶׁלֹּ חֲבֵרוֹ, מֵבִיא וְאֵינוֹ קוֹרֵא רַבִּי מֵאִיר אוֹמֵר: מֵבִיא וְקוֹרֵא. יָבֵשׁ הַמַּעְיָן, נְקְצֵץ הָאִילָן, מַבִיא וְאֵינוֹ קוֹרֵא. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר: מַבִיא וְקוֹרֵא. מַצְצֶרֶת וְצֵד הָחָג, מַבִיא וְקוֹרֵא. מִן הָחָג וְצֵד חַנֻּכָּה, מַבִיא וְאֵינוֹ קוֹרַא. רַבִּי יְהוּדָה בֶּן בַּתִירֵא אוֹמֵר: מַבִיא וְאֵינוֹ קוֹרַא.

דתניא – For it was taught in a Baraisa: \_ ,, וה אלי ואנוהויי – Scripture states, THIS IS MY GOD AND I WILL BEAUTIFY HIM, which implies:[21] הָתְנָאַה לְפָנָיו בְּמִצְוֹת – BEAUTIFY ONESELF BEFORE HIM IN the fulfillment of THE COMMANDMENTS.[22] - For example, MAKE BEFORE HIM A BEAUTIFUL SUCCAH, A BEAUTIFUL LULAV AND A BEAUTIFUL – וְלוּלֶב נָאָה וְשׁוֹפֵר נַאָה SHOFAR, אָיצִית נָאָה סֵפֶר תּוֹרָה נָאָה – BEAUTIFUL TZITZIS[23] and A BEAUTIFUL TORAH SCROLL; וּבְתוֹב בּוֹ לְשִׁמוֹ בְּדִיוֹ נַאָה – AND WRITE IN IT FOR HIS SAKE[24] WITH BEAUTIFUL INK, בְּקוֹלְמוֹט נָאָה A BEAUTIFUL PEN[25] and AN EXPERT SCRIBE, יבורכו בּשִירַאִין נַאִין – AND WRAP [THE TORAH] IN BEAUTIFUL SILKS. אבא שאול אומר – ABBA SHAUL SAYS: ואנוהויי הני דומה לו , – אבא שאול אומר, – מה הוא חַנוּן וַרַחוֹם The word V'ANVEIHU implies: BE LIKE HIM. [26] – JUST AS [GOD] IS GRACIOUS AND COMPASSIONATE, אָך אָתָה דיה חנון ורחום – YOU ALSO SHOULD BE GRACIOUS AND COMPAS-SIONATE.

(:K) N78 'N2 (B)

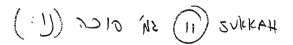
The Gemara prescribes various levels of performing the mitzvah of kindling the Chanukah lights:

תנו רְבָּנָן – The Rabbis taught in a Baraisa: תְּנוֹ רְבָּנָן – The essential COMMANDMENT OF the CHANUKAH lights<sup>[10]</sup> בר אִיש – is one LIGHT each night for A MAN AND HIS entire HOUSE-HOLD.<sup>[20]</sup> – AND THOSE WHO PURSUE MITZVOS<sup>[21]</sup> have – חבר לְכָל אָחָר וְאָחָר – One LIGHT each night FOR EACH AND EVERY ONE in their household.<sup>[22]</sup> – AND for THOSE

שות שָמָאי אוֹמְרִים יום בּית שָׁמָאי אוֹמְרִים יום בּית שָׁמָאי אוֹמְרִים יום – BEIS SHAMMAI SAY that on the FIRST DAY of Chanukah ONE KINDLES EIGHT lights – מפָאן וְאִילָּךְ פּוֹחָת וְהוֹלֵךְ – and HENCEFORTH CONTINUOUSLY DECREASES that amount, [24] – BUT BEIS HILLEL SAY that on the FIRST DAY ONE KINDLES ONE light מְבָאן וְאַילָךְ מוֹסִיף וְהוֹלַךְ – and HENCEFORTH CONTINUOUSLY INCREASES that amount. [25]

The Gemara offers two explanations of the dispute between Beis Hillel and Beis Shammai:

עוּלָא – Ulla said: אָמֵר עוּלָא – Two Amoraim in the West<sup>[26]</sup> disagree about [the interpretation] of this Tannaic dispute, בָּר וְבִידָא וְחָבּי וּוֹסֵי בַּר אָבִין וְרָבִּי וּוֹסֵי בַּר בְּרָיָא – and they are R' Yose bar Avin and R' Yose bar Zevida. אָמֵר טַעָמָא דְּבֵית שַׁמַאי – One of them said that Beis Shammai's reason for requiring a continual decrease from eight lights to one בְּנֶגֶר וָמִים הַנְּכְנָסִין – is so that the various kindlings correspond to the number of days yet to come, בית וטעמא דבית – and Beis Hillel's reason for requiring a continual increase from one light to eight קנגָד נָמִים הַּוּצְאִין – is so that the various kindlings correspond to the number of days already passed.[28] וְחַר אָמֵר טַעְמָא דְּבֵית שָׁמַאי — And one of them said that Beis Shammai's reason for requiring a continual decrease from eight lights to one בְּנֶגִר פָּרֵי הָחָג – is so that the various kindlings correspond to the bull [sacrifices] of the Succos festival,[29] יְטַעְמָא דְּבֵית הִלָּל – and Beis Hillel's reason for requiring a continual increase from one light to eight יון מורידין – is the principle that in sacred matters we elevate, and do not lower, the degree of sanctity.[30]



The Mishnah stated:
בּילְנָּה לְעוֹלֶם חוֹלֶקֶת בַּדָּרוֹם — The watch of BILGAH ALWAYS DIVIDES IN THE SOUTH.

The Gemara explains why the watch of Bilgah was penalized: תָּנִים בַּת – תָּנוֹ רָבָּנְן – תָּנוֹ רָבָּנְן – The Rabbis taught in a Baraisa: בִּילְבָּה – תָּנוֹ רָבָּן – There was once an incident involving miriam, the daughter of one of the members of the watch of Bilgah, הַּיָּלְבָה וְנְשֵׁאת – who became an apostate וְּנְשָׁאת – who became an apostate וְנִישְׁאָחָר מְמֵּלְכֵי וְוְנִים – And went and married an officer of one of the greek kings. יְּמָרְרְיִוֹט אָחָר מְמֵּלְכֵי וְוְנִים לְהַיְכֶּל – when the greeks subsequently entered the sanctuary in the days of Mattisyahu ben Yochanan, הַבְּעָטֶת בְּסִנְּרָלָה עַל נְבֵּי הָמִוְכָּל – אָלְבָּר הַמִּלְכִי וְוֹנִים – She [Miriam] scornfully kicked with her sandal on top of the altar and exclaimed:

לְּיִלְיּהָ מְּמוֹנָן שֶׁל יִּשְׂרָאֵל – "WOLF! WOLF! HOW LONG WILL YOU CONSUME THE MONEY OF ISRAEL, וְאִי אָהָה עוֹמֵר עֲלִיהֶם בְּשְׁעֵת – AND YOU DO NOT STAND BY THEM IN A TIME OF PRESSING NEED!" – הְּבָשָׁמְעוֹ חֲכָמִים בַּדְּבָר – AND WHEN THE SAGES HEARD OF THIS, הווא אָת טַבְּעִה אָת טַבְּעִה הווא יְרָנוֹי אָת טַבְּעָה הווא יְרָנוֹי אָת טַבְּעָה הווא יְרָנוֹי אָת טַבְּעָה הווא יְרָנוֹי אָת חַלּוֹנָה – AND THEY SEALED HER ALCOVE.

רורבן מעם שעושין הנוכה ח' ימים, כיון דשמן שבפך היה בו להדליק לילה אחת, נמצא שלא היה הגם אלא לז' ימים, משום שאין הוא יתברך עושה ג נס ליתן ברכה אלא במה שיש כבר בעולם, ואפילו הוא דבר מועם, אז הוא יתברך ל נותן ברכות להרבות המעם. מה שאין כן בדבר ריקן אין שייך בו ברכה לעשות בריה חדשה. וגם כאן היה הנס דמלילה הראשונה נשתייר מה שהיה ראוי לה, לועל אותו השיור באה הברכה שנעשה שם גם להרבות אותו. ואם כן ראינו (מ) שגם בלילה הראשונה נעשה נס מ"ו סימן תר"ע ס"ק א"):

קונמרס אחרון תתב (ה) שגם בלילה הראשונה נעשה נסי). ובסי בני יששכר כתב בשם הרה״ק בעל הרוקח ז"ל, סמך שמ"ן ונרו"ת לסוכות, מה סוכות ח' ימים, אף חנוכה ביום מים, עיב. וכתב על זה, ומעתה אודא להו קושית הפוסקים, למה קבעו גם ביום וו הראשון יוים והדלקה, הרי בו לא נעשה הנס, כי בודאי חכמי הדור כשקבעו המצוה ו לדורות, האיר השי"ת את עיניהם למצוא הסמך בתורה. והנה ראו שהסמיך השי"ת פי : הנרות לסוכות (אמור כ"ג כ"ד) הבינו ברוח קדשם שהוא כדי ללמוד מסוכות ה' ימים: צו עוד כתב וז"ל, מרגלא בפומייהו דרבנן רבותינו כת הקודמים, אשר בתנוכ"ה יש מקום לעורר פקידת עקרים ועקרות כעין רא״ש השנ״ה. ולדעתי עיקר הסגולה שוב האתרון הנקרא בפי כל "זאת חנוכה" אשר כוונתו מן "נוצר" עם "ונקה", ע"פ ונקה", ע"פ מיש האריזיל לכוין בהדלקת הנרות אל הייג מדות, היינו ביום א' למדה הראשונה אל", ובליל בי "רחום" וכוי עד בליל חי מן "ונוצר" עם "ונקה", מול עליון ומול אַ החתון, ובני חיי ומזוני לאו בזכותא תליא מלתא אלא במזל״א תליא מלתא, ואעפ״כ יש לרמז על כל ימי חנוכה, כי "מתתיהו" בגיממריא "ראש־השנה" \*\*): ן בין נייל שווהי ג"כ כוונת הפיימן, ומנותר קנקנים נעשה נס לשושנים, ר"ל מטה ייל שוהי ב"כ כוונת הפיימן שנשאר מעם שמן בהקנקן שלא דלק כולו בלילה הראשונה, עי"ו נעשה גם להרבות אותו ע"כ בני בינה ימי ע"כ בני בינה ימי לעולי זאת לא היה מקום לברכה לתול כדברי המו"ו. ע"כ בני בינה ימי צל שמונה קבעו שיר ורנגים, כיון שהבינו שבהכרח נעשה גם גם בלילה הראשונה (דברי יצחק): במפר בני בניסין כתב בשם הרב הצדיק הקרוש מוהר"ר דוד סדינוב וצוק"ל, ששמע מכבוד מר אביו הגאון הקדוש מוהר"ר צבי אלימלך ולה"ה שאמר בשם צדיקים 7 אשר מר"ח אלול עד חנוכה מאיר ברקיע כעין תבנית יד הפשומה לקבל אותם בעלי תשובה אשר ץ 2 מאיוו סיבה נדהו מלשוב בעש"ח, ומתקבלת תשובתם עד חנוכה. וסיים על זה הרב הצדיק מוהר"ר ב דוד הנ"ל זי"ע, שלדעתו אין היד עוברת עד זאת חנוכה. וכתב בספר הנ"ל רמו לזה מהכתוב 30 (שעיה כיב) בואת יכופר עון יעקב, היינו בואת תנוכה שאנו קורין ואת תנוכת המובת, עד או

11 הוא נמר כפרת עון יעקב, ע"ש. ובליקומי מהרי"ל כתב, ידוע דתנוכה היא נמר החתימה של יוה"כ: 17 הוא נמר כפרת עון יעקב, ע"ש. ובליקומי מהרי"ל כתב, ידוע דמוכה שניממריא כ"ה, שאו זמן תשובה לכל הוא: 17 ורמפר תולרות אהרן להרב הצדיק הקדוש מוהר"ר אהרן מ"מ דק"ק זימאמיר וצוק"ל (תנוכה)

25 הושענא רבה שהוא גמר חתימה, הלכך ערב חנוכה הוא גמר חתימה. ובחנוכה מהחלת 35 השפע והבהירות הדשה להוריד על נשמת ישראל, ולכך מדליקין הנרות בחנוכה שהם אור, לרמו על אורות הבהירות שמתחילין באותן הימים:

כתב וויל, דהשפע והבהירות שסוריד הבורא לישראל, מתחלת מהנוכה, כי עד הנוכה הוא

According to the tradition in our possession, [Ya'akov our forefather was interred in the cave of Machpelah] in Kislev during Chanukkah. Ya'akov "drew his feet back onto the bed [and expired]" (BeReshith 49:33) on the first day of Sukkoth, according to the tradition in our possession." and the seventy days of mourning (ibid. 50:3) then

Benei Yissachar, "Kislev," Ma'amar 1)

JOURNAL OF J. THOUGHT

(R' GENEHOW KITZIS)

Furthermore, the relationship between Sukkoth and Chanukkah is expressed in practice as well, and various customs have been noted that clearly articulate this connection. There are those who tangibly express an element of Chanukkah on Sukkoth:

There is a custom to hang as an ornament in the *sukkah* a flask of olive oil that is designated for the Chanukkah lights.

(Michtam LeDavid [R. D.Z. Lezer], p. 116)

Likewise, there is a practice that explicitly invokes Sukkoth in the kindling of the Chanukkah light:

It is a good custom of the wholehearted ... to keep this canvas [wrapping in which the *ethrog* is kept during Sukkoth] and twist from it wicks for the Chanukkah lights.

(Mo'ed LeChol Chai [R. Chayyim Palagi])

In addition, R. Chayyim Halbershtam of Sanz, the renowned Chasidic master and *posek*, emphasized graphically the linkage between Sukkoth and Pesach. He "had the practice to study the themes of Chanukkah on *motza'ei* Simchath Torah in *Siddur shel Mishnath Chasidim*" (*Darchei Chayyim*, quoted in *Otzar HaChayyim*, "Minhagei Sanz," v. 306).