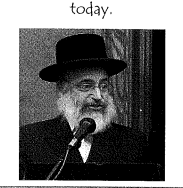
# Hagaddah Insights for your Seder Table



Rabbi Efrem Goldberg Pesach 2011/5771

### ה מנחת אשר ה

Minchas Asher
 Hagaddah
 Rabbi Asher Weiss
 Av Beis Din, Rosh Kollel,



posek, in Yerushalayim

אם זכר הוא לדם או לטיט, זכר לעבדות,
ומאידך הטיבול דרך מלכות וחירות הוא.

ועל שאלה זו באה התשובה, מתחיל
בגנות ומסיים בשבח, מצווין אנו
להזכיר את העבדות כדי להודות ולהלל
על החירות, "כי נפלתי קמתי, כי אשב
בחשך ה' אור לי" (מיכה ז' מ').

מה נשתנה הלילה הזה מכל הלילות

כפירוש הגו "א כתב דלילה הוי לשון

נקיבה ויום הוי לשון זכר ולכן

אומרים ימים (י ס לשן זכר) ולילות (ו ת
לשן נקינה), וטעם הדבר בפנימיות, דחזיגן

דאיש חייב במצוות יותר מאשה וכן יש

מצוות שנוהגות ביום ואין נוהגות בלילה

ואין מצוות שנוהגות רק כלילה, ומשו"כ

יום הוי לשון זכר ולילה לשון נקיבה.

#### מה נשתנה

**ענינים** רבים יש בליל הסדר שלא נכללו בארבעת השאלות, וא״כ צריך להבין מדוע שואלים רק על ארבעה ענינים אלה, ונראה דכל ארבעת השאלות שורש אחד להם, ובעצם שאלה אחת הן. והשאלה, מה אנו רוצים לזכור בלילה זה עבדות או חירות, שיעבוד או גאולה, מחד, אוכלים מסובים כדרך מלכים ובני חורין ומאידך אוכלים מרור ל"וימררו את חייהם". המצה שאנו אוכלים מצד אחד זכר הוא לעבדות, לחם עוני הוא, הא לחמא עניא, ומאידך זכר הוא לגאולה שלא הספיק בצקם של אבותינו להחמיץ עד שנגלה עליהם מלך מלכי המלכים הקדוש ב״ה וגאלם״, כך גם הטיבול בחרוטת, מחד נחלקו בחרוסת

עָבְרִים הָיָינוּ לְפֶּרְעַה בְּמִצְרְיִם The sovereign of Egypt is never mentioned by name

— neither in the Haggadah nor, indeed, in the entire Bible. It remained for Egyptologists to identify him — and they are not all of one mind about the name of this infamous tyrant, whether one or another of the Rameses or some other ancient despot. Considering his important role in the narrative, one wonders why his title is always used, but his name — never.

I heard an interesting answer: Had his name been provided by the Torah, historians and psychologists and novelists would have speculated about him, especially his childhood, suggesting probable reasons for his atrocious behavior. He was weaned too early — or too late; he had a harsh father and thus Oedipal feelings, or his mother was overprotective. Some of these speculations may be true, most probably not so. But for the Torah, that is irrelevant. The point of the Bible's (and the Haggadah's) silence about his background is surely to avoid his escaping responsibility for his behavior. No matter what his upbringing, we ought judge a person, especially a leader, by his or her actions, and insist upon accountability. By providing a name and thus an identity, we open the door to excuses and thence to the erosion of personal responsibility.

The explanations of the causes of a person's behavior may be of legitimate concern to a therapist treating a moral-political monster, but to the masses of his victims that is of no consequence whatsoever, The Pharaoh of the Book of Exodus was a genocide and no one should provide for him or for his historical genocidal descendants any hint of an excuse, Hence, "Pharaoh" — and no personal name, because, ultimately, that is irrelevant.

2. The Royal Table
Rabbi Dr. Norman
Lamm
Chancellor of Yeshiva



## We were slaves to Pharaoh in Egypt

The Mishnah states as a general rule that in telling the story of the exodus we must 'Begin with the share and end with the praise.' A Jewish story begins in sadness and ends in Joy.

What, specifically, does this mean on Pesach? The Talmud records two views, those of Ray and Shmuel, two sages of the third century. According to Shmuel it means saying, "We were slaves to Pharaoh in Egypt and idols, but God brought us out." According to Ray it means saying, "Originally our ancestors worshipped idols, but God brought us close to Him." Out of respect for these two views, we say them both, beginning with the answer according to Shmuel.

The two opinions reflect different approaches to the Exodus. According to Shmuel the central fact is physical redemption. Our ancestors were slaves who were liberated by God. According to Ray the essential theme is spiritual redemption. Our ancestors were idolators who found, and were found by, God.

There is a difference, too, in their approach to history. Showel focuses on the immediate event of Egypt, slavery and redemption. Ray places the event in a wider context – the whole history of the lewish people from father to Joshua and the conquest of the land. For Ray, Pesach is part of a larger drama, from founding father to the birth of a nation in its own land.

Maimonides draws a third distinction. There are two elements to the seder service; there is the story we tell our children, and the story we tell ourselves. Shmuel focuses on the story as told to a child, Ray speaks of the story as an adult reflection. Children can understand the drama of slavery and freedom together with the manufacters that were involved. It takes an adult to understand the journey from polytheism to monotheism, from myth to faith.

3. Sacks Haggadah
Rabbi Lord Jonathan
Sacks
Chief Rabbi of the UK

### המקום

The name Makom referring to God is used frequently in the Haggadah.

"ברוך המקום," "ועכשיו קרננו המקום לעבודתו." "כמה מעלות טוכות למקום עלינו".

Why is God identified as Makom and why is this name referred to so prominently in the Haggadah? The Gemara (Hagiga 13) says:

אמר רבאו כל מה שראה יחוקאל ראה ישעיהו. למה הדבר דומהו יחוקאל דומה לבן כפר שראה המלך וישעיתו דומה לבן כרך.

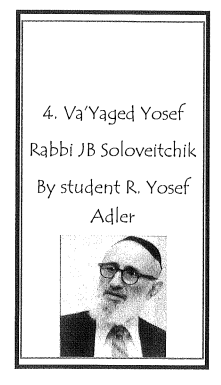
Compare the initial revelations of Yechezkel and Yeshayahu. Yechezkel describes his initial vision throughout the first chapter. That which he experiences is identified as מעשתמכבות. He is compared to the villager who is privileged to see the King on one special occasion and consequently is effusive in describing this sole encounter. Yeshayahu describes his initial encounter with God in the sixth chapter, and it occupies barely three verses. He is compared to a city resident who sees the king on a daily basis.

Yeshayahu offers prophecy during the time of the first Temple, when everyone could experience divine revolution. Anyone who entered the Bet ha-Mikdash encountered the Shechinah. The Shechinah could be felt and seen everywhere. Therefore, when God appears to Yeshayahu, he does not elaborate and says:

קרוש, קרוש, קרושו מלא כל הארץ כבודו,

Yeshayahu, who lived during a time when one could see the king's palace every day, as it were, is described as the city boy who has access to the King at all times. There was no reason for him to elaborate upon his feelings and experience of Divine revelation, since this was a common occurrence. On the other hand, Yechezkel offers prophecy at the time of the Temple's destruction, as the Jewish people are on the way to Bavel. When God appears to him it is a most unusual experience. Consequently, he describes that initial encounter in effusive detail. Yechezkel does not know whether he will have the privilege of a second encounter. As he feels the Shechinah leaving him he says,

ברוך ככוד ה' מנוקומו – מקומו הנסתר.



I am willing to acknowledge God even if I never have the privilege of seeing his Shechinah again. Makom, therefore, is the name selected for God to describe him in a state of hester panim (hiding). It is for this reason that on Monday and Thursday, after the Torah reading, we recite a moving prayer:

אוזינו כל בית ישראל הנחנים בצרה ובשביה... המקום ירום עליהם ויציאם נוצרה לרוחף. The Ray noted that this also explains why upon leaving a house of mourning, we say to the mourner: המקום ינום אחכם. The mourner has experienced some degree of hester panim. Many laws concerning behavior in a house of mourning, such as not extending the greeting of "shalom aleichem" and the omission of birkat is Kohanim from davening, confirm the state of hester panim that the mourners have experienced. Our Haggadah is designed primarily for the experience of exile. Rambam, at the conclusion of the Laws of Chametz and Matzah, chapter 88, provides a text of his Haggadah. His introductory remark is

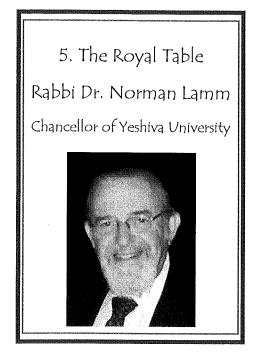
נוסח התנרח שנתגו כה ישראל כונון הגלות כך הוא.

There are many indications to support this idea. We are told:

דורש פרשת ארמי אבד אבי.

We are to read and interpret the parsha of Arami oved avi. We omit the recitation and accompanying midrashic comment of the last verse of this unit thanking God for having brought us into the land (see Devarim 26:5–9). Indeed, this verse was recited during Temple times, and during a period of destruction and exile it was omitted. Our Haggadah emphasizes that the obligation of sippur yetziat Mitzrayim applies equally to a generation living in Israel with an autonomous government and one during the Crusades, the pogroms, and in the midst of the Warsaw rebellion. In every generation, Jews must make the effort to recognize the miracles of yetziat Mitzrayim even if their own personal condition reflects hester panim. For this we say Baruch ha-Makom, with Makom the Divine Name associated with hester panim.

The fifth and final introductory paragraph, יכול מראש חדש, defines when this mitzvah is to be fulfilled. Not beginning with Rosh Chodesh Nissan but rather ליל המשח עשר when מצדו ומרור מונחים לפניך.



The next lesson we learn from the Haggadah in approaching the fourth son, is to go beyond history, beyond theology, and beyond philosophy, in explaining what Judaism really is. Every religion can boast beautiful concepts, stories, and ideals. If we are to be honest, and we must be, we must emphasize that which is unique to Judaism. And that is: the practical commandments as defined by the Halakhah. Thus the author of the Haggadah instructs us to inform the fourth son about our exodus from Egypt, but that this teaching be accomplished \*beshalah she-yesh matzah u-maror muunahim le-fanekha, while the matzah and maror lie before us'l We must stress the actual, practical mitzvot.

Finally, what troubles so many of these silent Jews who have lost the capacity to ask the great questions is: despair. They have discovered Judaism, but they think that it is too late and that they are inadequate to the task of reshaping their lives to the great and noble purposes of our faith. Our response must be to inform them that their predicament is no different from that of our people as a whole. "In the beginning," we read in the Haggadah, "our ancestors were idol worshippers" — just pagans, no different from the people amongst whom they lived. However, "now the Lord has brought us close to His service." We grew spiritually. The whole story of the Jewish people is one of rising from the very bottom, of emerging from the lowest depths. Any Jew who returns to Judaism today despite a complete lack of background, recapitulates Jewish history in his adventure and romance with Judaism.

### It would have been enough

This series of praises, with the refrain Dayenu, enumerates the kindnesses of God to His people on the king journey from slavery to freedom. The number lifteen – the acts the poem enumerates – has a deep association with thanksgiving, reminding us of the fifteen Psakos which bear the title Shir Hame'alot, 'A Song of Degrees', and the fifteen steps in the Temple on which the Levins stood as they sang to God.

The word day, meaning 'enough', echoes the phrase from Malachi (3:10), recited as part of the hadrarch for the Shabbat before Pesach, 'I will pour you out a blessing ad bil day' which the sages translated as 'until your lips are exhausted through saying, Enough.'

This song is a *tibkun*, a making-right, for the ingratitude of the israelites in the wilderness. At almost every stage of the way they complained; about the water, the food, the difficulties of the journey, the challenge of conquering the land, it is as if the poet were soying: Where they complained, let us give thanks, Each stage was a miracin. Each would have been enough to convince us that there is a providence at work in our fate.

As Hegel points out, slavery gives rise to a culture of ressent/ment, a generalised discontent; and the israelites were newly released slaves. One of the signs of freedom is the capacity for graditude. Only a free person can thank with a full heart.

6. Sacks Haggadah Rabbi Lord Jonathan Sacks

Chief Rabbi of the UK



דקריאת שמע" דפרשת יוסף וירידתו למצרים היא סורה של קריאת שמע, ודו"ק כי הדכרים נפלאים.

רתביא שם מהחתם סופר לפרש את הפסוק "וראית את אחורי ופני הפסוק "וראית את אחורי ופני לא יראו" (פאות ל"ג, ל"ג), דאין בכוחנו לראות את פנימיות חסדי ה' המוסתרים במדת חדין בראיית פנים דהיינו לפני המקרה, אבל "אחורי" כלומר לאחר זמן מחברר לנו ולדודות הבאים את מדה טובר, וזהר "נראית את אחודי".

ראשתא דאחינא להכי חחוינה עינינו במה שכתב בשו"ח חתם במה שכתב בשו"ח חתם סומר או"ח סיי קל"ב להמלין על מיני "החוינים דכמו שיש רמז בתסה "דחט רחמנא עלן", יש רמז אף בתמכא הנמנה במשנה (פסמיט ("ע"ל) דהנא ראשי חיבות "תמיר מספרים כבוד א-ל" ועוד הוסיף וכתב איזהו ידק הנקרא כרפט ונפיק מפומא דיברא רבה המהרי"ל רחוא ירק הנקדא ברוב לשונוח אפי"א, וטימן אפי"א ברוב לשונוח אפי"א, וטימן אפי"א ראשי חיבות "א-ל פועל ישועות

ברחמים ואף שלמראה עינינו נראה דמידת הדין יש כאן, אנו מכסים אח עינינו ומכריוים הי אלקינו הי אחד, דכל רעביד רחמנא לטב עביד.

ובשוית קול אריה כסתיחה כמאמר פחת טוב אות ז׳ פירש באופן נפלא מאי דכתיכ "אל תירא מרדה מצרימה ...ויוסף ישית ירו על עיניך" (ככלפית מין ג' - די) דחשש יעקב אבינו מחירירה למצרים ואמר לו הקב״ה ראף אם נראה מתחילה שהירירה למצרים היא גזירה קשה, לכסוף יתברר ויחגלה שהיה לטובה, וכעין מעשה דמכירה יוסף דהיה נראה מתחילה שמידת הדין פגעה ביעקב כשנזרק בנו לבור ונמכר לישמעאלים. אד הוכרר לכסוף שלמחיה שלחו אלוקים, וזה שאמר הכתוב "ויוסף ישית ידו על עיניף" כהא דמעכיר ידו על עיניו בקריאת שמע לדמו שאנו בטוחים באמונחנו שבמידת הדין יש רחמים גדולים אלא שאנו לא זכינו עדיין לראות, ווה מה שאמר בזוהר הקדוש על האי פסוקא "דא היא רוא ראו נא מה שכתב האכן עזרא עה"פ (זכריס י"ד לי) "בנים אתם לה' אלקיכם לא תתגודרו ולא תשימו קרחה בין עיניכם למת" "והוא אוהב אתכם יותר מאב לכן, אל תתגודרו על כל מה שיעשה כי כל אשר יעשה לטוב הוא ואם לא 'תבינהו כאשר לא יבינו הבנים הקטנים מעשה אביהם רק יסמכו עליו כן תעשו גם אתם".

רזה היה ררכו של ובי עקיבא שאמר על כל צרה "כל דעביר רחמנא לטב צביר" (כלכות ס' ע"כ) וגם בשעה שנתפס ר"ע על דברי תורה והוציאוהו ליהרג היה משחק (ילוטלמי נלכות פ"ע הלכה ס' וקועה פ"ה הלכה ה') ולא רק ביסורי עצמו ראה ר"ע טוב ותסד אלא אף בחליו ויסוריו של רבו הגדול רבי אליעזר בן הורקנום (כמטלו נסנסלרין ק"א ע"א) וכן בגלות ישראל דחורבן כית מקדשנו ראה ר"ע מידת החסר (כמוכל נמנים כתיים במתיחה מאמר דרך אמונה אות ד' שהארכנו בביאור הענין.

רשמעתו ממו"ר מרן אדמו"ר מצאנז זצ"ל <u>דמטעם זה יש לארם</u> להעביר ידיו על עיניו בשעה שמקבל

להעביר יריו על עיניו בשעה שמקבל
עול מלכות שמים (ממוחר נגנמוח "ג ע"ח) דבקבלת עול מלכות שמים בקריאת שמע אומרים "הי אלקינו הי אחר" רחיינו שמדות הרתמים וחדין המרומזים כידוע בשמות הוי ואלקים אחד הם, וגם מרת חדין כלולה 7. Minchas Asher Hagaddah Rabbi Asher Weiss Av Beis Din, Rosh Kollel, posek, in Yerushalayim today.



על שום שמורו דמצרים את הוי אכותינו כמצרים

ותנת זה תימה רבזמן שנצטוינו להראות הנהגות של חירות להראות הנהגות של חירות וגאולה אנו מזכירין ומדגישין גם את העבדות והשיעבוד, אלא טעמו של דבר הוא כדי להשריש בלבנו דגם מה שנראה בעינינו כרע באמת יש בו טוב דכל מדותיו ית״ש רחמים וכל דעביד רחמנא לטב עביד.

תַּיְלְחָה (אַרָּה May DP) We breathlessly wait for the new song we have just said we will sing. A new melody from Israel? New lyrics by a great Hebrew poet? Brand new verses created for today by some latter-day Judah Halevi? No, not at all, Instead: the old, tried, worn Hallel. The same Hallel we have been reciting for decades, the same Hallel our fathers and grandfathers, and their fathers and grandfathers before them, back to the days of King David, have been reciting every single year at the Seder table as well as on festivals and Rosh Hodesh! And yet we introduce Hallel with a flourish: a new song! So puzzled were some commentators on the Haggadah by this apparent anomaly of announcing a new song and singing an old one, that they suggested that the words thrush hadashah were a mistake, perhaps put in by an over-exuberant copyist, and ought to be omitted in a correct reading of the text!

And yet the Jewish tradition as such has not accepted these suggestions. It has experienced no perplexity and has refused to be puzzled and confounded by the presentation of the old *Hallel* as a *shirah hadashah*. For our people throughout the ages have instinctively understood that the rhythm of Torah combines the old and the new, that it allows us to recognize the familiar in

the new, and the new in the familiar; that in the old words of the Hallel and the familiar melody in which we chant them, we can indeed find elements which are tantalizingly new: not only the newness of rhythm, the fact that for a year now these words were not recited in this mood, at this table, and in this manner. But new insights are possible, insights that come with age and wisdom and experience.

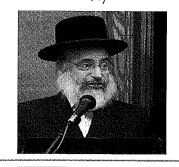
The old and the new are combined in the rhythm of Judaism. Both instincts are satisfied. The ancient Hallel is indeed also a shirah hadashah. All of life testifies to this meeting of old and new in rhythm. Nature is the same every year: "there is nothing new under the sun" (Ecclesiastes 129). Springtime is as old as the earth Itseif. We go through it every year. We know just of what it consists. Yet is anyone ever tired of the first breath of spring? Are we bored by the first explosion of delicate colors? Do we recoil from it, succring, "Oh, that same old thing again"? Indeed not! The old season is always new! Every day God ranews the old work of creation. Old and new are combined. And does not art follow nature? Who but a philistine, a totally unaesthetic and insensitive person, would turn aside from an Old Master's painting, or an old and beautiful symphony, with the words, "Oh, I saw that — or heard that — once before, It's the Same Old Thing!"

8. The Royal Table
Rabbi Dr. Norman Lamm
Chancellor of Yeshiva University



Hagaddah Rabbi Asher Weiss Av Beis Din, Rosh Kollel, posek, in Yerushalayim today.

9. Minchas Asher



אשר הוצאחי אותם מארץ מצרים... בצאח ישראל ממצרים... ולכן מישך שייכי שני פרקים אלה לסיפור יציאת מצרים שלפני מוציא מצה.

אבל לאחר הסעודה כל התפילות

חבקשות והפיוטים הם בציפיה
ובערגה לגאולה העתידה פותחים
"בשפוך תמתך על הגויים"... וממשיכים
בפרקי ההלל שכולם בקשה לעתיד...
לא לנו... כי לשמך תן כבוד... ה' וכרנו
יברך, יברך את כית ישראל... אהבתי כי
ישמע ה' את קולי תחגוני, וכר'.

ומקוד לדברינו בירושלמי (מגילה ייית ע"נ) "בצאת ישראל ממצרים - ע"נ) "בצאת ישראל ממצרים - לשעבר, לא לנו לרודות, הללו, אהבתי, כי ישמע, ליכות המשיח, אסרו חג בעבותים - ליכות גוג ומגוג, א-לי אתה ואודך - לעתיד לכא". עיי"ש, והדברים ממין חומר.

מתחת סבלות מצרים, והכאחי אתכם אל הארץ אשר נשאתי את ידי לחת אותה לאברהם ליצחק וליעקב ונתתי אותה לכם מורשה", אם חלילח לא נתקיים התנאי - וידעתם - אין גאולה זו מובטחח, כוס זו תלויה על בלימה, היא נמזגח אך אין שוחים אוחה.

חלל

תנת בליל חסדר מחלקים את ההלל ואומרים את מחציתו לפני מוציא מצה נאת מחציתו לאחר שלחן עורך.

ונראה דעד מוציא מצה הכל שייך ליציאת מצרים וזכרה ומתוך סיפור יציאת מצרים אנו מקיימים את מצוות היום, מצה זמרור וכורך ואחייכ אוכלים את סעודת החג לשמחת היום, וכך גם שתי הפרקים הראשונים בהלל עוסקים ביציאת מצרים, הללו עבדי הי כי לי בני ישראל עברים עבדי הם