# WILL THE REAL COHANIM PLEASE STAND UP:

The use of DNA in proving Cohanic descent



Rabbi Efrem Goldberg

(16:ND) NING () SHMOS

ָםְכָּמָה וְעָשִׁי אֶת־בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְיִקְחׁוּ אֵלֶיךְ שֶׁכֶּוֹ זִיִּת מְאַהָרוֹ לְּהַדְּעִרוֹ לְּהַבְּעִי יִשְׂרָאֵל וְיִקְחׁוּ אֵלֶיךְ שֶׁכֶּוֹ זִיִּת מְעָרָ בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְיִקְחׁוּ אֵלֶיךְ וְּבָנִי וֹאָת מְתְּוֹךְ בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְבָּנִיוֹ אָתְּוֹ מְתְּוֹךְ בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְבָּנִיוֹ אַתְּיֹךְ בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְבָּנִיוֹ אַתְּוֹךְ בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְבָבְּוֹר וֹלְתִבְּאָת וְנִילְם מְאָת בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְבָבְוֹר וֹלְתִבְּאָת וְבָּנִי יִשְׂרָאֵל וְבָבְוֹר וֹלְתִבְּאָת וְבָּנִי יִשְׂרָאֵל וְבָּנְיוֹ אַתְּוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְבָבְוֹי אַתְּרֹן אָחִיךְ וְאָת־בְּנֵיוֹ אִתְּוֹ מְתְּוֹךְ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְבָבְוֹי אַתְּרֹן בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְבָבְוֹי אַתְּרִן בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְבָבְוֹי אַתְּרִן בְּבְּיִי יִשְׂרָאֵל וְבָבְוֹי וְאָתִיבְּבְּי יִשְׂרָאֵל וְבָבְוֹי וְאָתְיִבְּרְן אָחְיִךְ וְאָת־בְּנִי אָתְיִבְּרְן אָחְיִךְ וְאָת־בְּנִי אָלְעָזְר וְאָתְיִבְּלְּ אָתְיִבְּיְ וְאָתְיִבְּנִי אִתְּוֹיךְ אָחְיִרְ בְּנִי יִשְׂרָאֵל וְבְבְּיִוֹ אִתְּהְוֹן לְּבָבְּנִי וְשְׁרָאֵל וְבְּבְּיִי יִשְׂרָאֵל וְבְּבִיוֹ אָתְּיִוֹן לְבָּבְּרִיוֹי אָתְיִוֹן לְבָּבְּנִיי אָבְּרְוֹי אָתְיִבְּרְן לְבָבְּבִּיי וְשְׁבָּבְוֹי וְשְׁבְּבְוֹי אִבְּיוֹ אָתְיוֹ וְלְשָׁוֹ וְיִיִּם מְעִּיתְ בְּבְּבִי אָבְּרְוֹי אָתְּיִבְיוֹ אָתְּוֹן לְבְבְּבִי אָשְׁרְבְּבְּיוֹ אְתְּבִּיוֹ אְתְּבְּרְוֹ אְתְבִיוֹ אְתְּבְּרְוֹ לְבָבְּיִי וְשְׁבְּבְּוֹי וְשְבְּבְּיוֹ בְּבְּבְיִי יִשְּבְבְּיוֹ אָבְבִיי וְשְּבְּבוֹי וְשְׁבְּבְּיוֹ בְּבְּבְיִי יִשְּבְבוֹי וְשְׁבְּבוֹי וְשְּבְבוֹי וְשְּבְבוֹי בְּבְּיִים אָבְּבִיי בְּעִבְּיִים אָבְּבִיי יִשְּבְבוֹי וְשְבְּבוֹי וְשְבְּבוֹי בְּבְּבְייִבְּעְיִבְּיִים בְּעְבְּבִיי בְּבְבִּייִים אָבְבִיי וְשְּבְּבוֹין בְּבְּבְיִים בְּבְבִיי בְּבְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיוֹי בְּבְיִים בְּבְּבְייִי בְּבְּבִיי בְּבְּבְּבְייִי בְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְיוֹי בְּבְּיִבְיוֹי בְּבְּיִבְּיִים בְּבְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹי בְּבְייִבְּיוֹי בְּבְּבְיוּי בְּבְייִי בְּבְיוֹי בְּבְּבְּבְּיִים בְּבְּבְיוֹ בְּבְּבְּעוֹי בְּבְּבְיוֹי בְּבְּבְייוֹ בְּבְּבְיוֹבְיוֹבְּבְּיוֹבְּיוּבְבְּיוֹי בְּבְייִבְּבְיוֹ בְּבְּבְּבְיוּבְּבְייִים בְּבְּבְייוּבְּבְי

<sup>20</sup> Now you shall command the Children of Israel that they shall take for you pure olive oil, pressed for illumination, to kindle a lamp continually. <sup>21</sup> In the Tent of Meeting, outside the Partition that is near the Testimonial-tablets, Aaron and his sons shall arrange it from evening until morning, before HASHEM, an eternal decree for their generations, from the Children of Israel.

ow you, bring near to yourself Aaron your brother, and his sons with him, from among the Children of Israel — Aaron, Nadab and Abihu, Elazar and Ithamar, the sons of Aaron — to minister to Me. You shall make vestments of sanctity for Aaron your brother, for glory and splendor. And you shall speak to all the wise-hearted people whom I have invested with a spirit of wisdom, and they shall make the vestments of Aaron, to sanctify him to minister to Me.

י וְלִבְיִשְׁתֹּוֹ בֶּי אֶת־לֵחֶם אֱלֹהֶיךּ הָוֹא מַקְּרֵיב קָרשׁ VaVıkea (בוֹיח) (בוֹיח) (בוֹיח) י יָהְיֶה־לֶּךְ בִּי קָרוֹשׁ אֲנִי יהוָה מְקַדִּשְׁבֶם:

<sup>8</sup> You shall sanctify him, for he offers the food of your God; he shall remain holy to you, for holy am I. HASHEM, Who sanctifies you. <sup>9</sup>

(3:100 MAGEN AVRAHAM

ך לפתוח רחשון בקריאת החורה (רש"י ור"ן) והרא"ש כ' להיות ראש המדכרים בכל קבון עם לדכר ולדרוש תחלה וה"ה בישיכה ידבר בראש (רש"י ניטין) ול' בעי"ד סי' לדכר ולדרוש תחלה וה"ה בישיכה ידבר בראש (רש"י ניטין) ול' בעי"ד סי' כ"ח בהנ"ה דאם עלה ישראל ראשון אין מחייבין אותו י' זהו' דקר' השמכחא הוא וכ"כ החו' בחולין דף פ"ז") וא"ע דבניטין דף ל"ע אמרי בהריה דחוריי היא היא וגם הרמב"ם מנאה במנין המאות סי' ל"ב ועיין פ"ד מהל' כלי המקדש ועבח"מ סי' שפ"ב וכ"כ הריב"ש סי' ל"ד בשם סמ'ג בפשיטות דחוריית' היא וכ"כ בתשובות מהר"מ סי' ק"ז ובירושלמי פ"ה דגיטין מייתי פלוגתא דאמורתי כזה ועיין במהרי"ק ש"י

(8:2) 10'2 (12) POP 4 KORBAN NESANÉL

. [ש] ת"ר וקדשחו לכל דבר שבקדושה. ובפרק כסוי הדם סי' ה' תשוק רביט דהך דרשא אשמכחא בשלמא הוא כמו לישול מנה יפה ראשון דאיט ישל לגבות בכ"ד כ"ש וכ"כ מספות. וצ"ש דהכא בשתמשין אתרי' בהרוא דאוריישא היא. תגן אברהם סי' ר"א פ"ק ד' פ"ש. ולי לק"ת דהא דפריך הזני דרכי שלום לאירן אמרי בהרוא דאוריישא היא הקרין לאחר כהן לבקדישו לישראל ושוד מה משני דאורייחא ותשני דרכי שלום. הא חיימו לאיכך מ"ד שאים לן למיתר שוכה אתרה כן להקדישו לישראל ושוד מה משני דרכי שלום. הא חיימו לאיכך מ"ד שאים לן למיתר שוכה אתרה כן להקדישו משני דרכי שלום ושיין בירושלמי דמיים שלובחא דאתוראי אי מדאורייחא אי לאי. וחלתודא דידן סבירא ליה כמ"ד הדמדמרייתא פרוך שפיד לשלבן מיד המוראי אי מדאורייחא אי לאי. וחלתודא דידן סבירא ליה כמ"ד הדמדמרייתא פרוך שפיד לשלבן מיד המוראי אי מדאוריים אי לאי.

## ( k) (0) PIN INDE (5) SHULCHAN ARUCH

י ב (ח) הלא יַקְהִים חָכָם יִשְׂרָאֵל (ה) לְכֹהַן: עַם־הַאָרֵץ לְבָרֵךְּ לְפָנָיוֹ (ט) יַדֶּרֶךְ חֹק וּמִשְׁפַּט כְּהַנָּה, אֲבָל לָתֵת לוֹ הֶחָבָם (י) רְשׁוּת שֶׁיְבָרֵךְ, אֵין בְּבָךְּ כְּלוּם. (יא) יְאָבָל פּהֵן הַּלְמִיד־חָכָם (יב) מִצְוָה לְהַקְּדִּימוֹ, שֶׁנֶּאֲמֵר ׳וְקְדַּשְׁתּוֹ׳, (יג) לְפְתֹחַ (ו) [ו] רִאשוֹן וּלְבָרֵךְ ראשון (וְעַיֵּן לְעֵיל סִימָן קסז סָעִיף יד):

(יג) לְפָתּהַ רָאשׁוֹן. בְּקְרִיאַת (ט) הַתּוֹרָה, ׳וּלְכָרֵךְּ רָאשׁוֹן׳ בָּסְעוּדָה (י) בְּבַרְכֵּת ׳הַמּוֹצִיא׳ וּבְבַרְכַּת־הַמָּזוֹן, וְכֵן לְהוֹצִיא בְּקּוּוֹשׁ, הַיְּוֹקְדַשְׁתוֹי הוּא לְבֶל דָּבֶר שָׁבַּקְרַשָּׁה. וְבָתִבוּ הַפּוֹסְקִים, דְּבִרְלֵל יִלְפְתֹּם אאראוא (און און און און כרו כל ראשון׳ הוא לְהָיוֹת רֹאשׁ הַמְדַבְּרִים בְּכָל קִבּוּץ־עָם וְלִדְרשׁ תְּחִלָּה, וְהוּא הַדִּין בִּישִׁיכָה יְדַבֵּר בָּרֹאשׁ. וְעֵיֵן בְּמָגַן־אַבְרָהָם שֵׁמְצַהֵּד דְּהַלְּמוּר מִירָקַדֵּשָׁתּוֹ׳ הוּא דָאוֹרַיִּתָא (וְלֹא אַסְמַכְתָּא בְּעַלְמָא). וּמִבֶּל מָקוֹם אִם הַכּּהַן רוֹצֶה לַחֲלֹק כָּבוֹד לְאַחֵר כְּכָל זֶה, רַשַּׁאי, וְרַק בִּקְרִיאַת הַתּוֹרָה אֵינוֹ יָכוֹל לָמְחֹל, וּכְדִלְצֵיל בְּסִימָן קלה בְּמִשְׁנָה בְּרוּרָה סָצִיף־קָטָן ט. אַמְרִינָן בַּגְּמָרָא, דהכהן יטל מנה יפה ראשון וורוצה לומר, שישראל צריף לתון לכהן מנה יָפָה רָאשׁוֹן לְכָל הַמְּסֻבִּין]; וְהַיְנוּ דַּוְקָא בַּחֲבֵרִים הַמְּסֻבִּין בִּסְעוּדָה אוֹ בְּצַרָקָה, אַבֶּל כְּשֵׁהַכּהָן חוֹלֵק אֵיזֵה שַׁחָפוּת עם חַבֵּרוֹ יִשְׂרָאֵל לֹא, דְאַדְרַבָּה, אַמרינון בַּגּמַרָא: כַּל הַנּוֹתֵן עֵינוֹ בִּחֵלֵק יָפָה אֵינוֹ רוֹאֵה סִימַן בְּרָכָה לְעוֹלָם. וְצָרִיךְ עִיּוּן לָמָה אֵין נְזָהָרִין עַכְשָׁו לְהַקְדִּים לְכֹהֵן לְכָל הָנַךְ מִלֵּי [מ"א, וְעַיֵּן שָׁם שֶׁמְצַדֵּר לִמְצֹא קָצָת טַעַם לַמִּנְהָג, וּמִכָּל מָקוֹם לְכַתְּחִלָּה בְּוַדַּאי יֵשׁ לְזָּהֵר בָּזֶה]. טוֹב לְהַקְּדִּים הַלֵּוִי גַּם־כֵּן לְיִשְׂרָאֵל, אִם הֵם שָׁוִין בְּחָכְמָה, (יל) בְּכִרְכַּת־הַמָּזוֹן וּבְ׳הַמּוֹצִיא׳ (יכ) וְכֵן בִּנְתִינַת הַצְּדַקָה, דְּהַא מַקְדִּימִין אותו בַּקְרִיאָה גַם־בַּן לִפְנֵי יִשְׂרָאֵל: ``

( ) TO SOP TO NICH ( O' TOS OF THE

יאמֶר (עה) יאמֶר תחלה וכוי. הינו אַפְלוּ (סִד) הַגָּדוֹל הוא הַבּוֹצֵעַ אוֹ בַּעַל־הַבַּיִת, מְשׁוּם מַדַּת צָנָוָה צָרִיךְ לְטֹל רְשׁוּת, כְּאִלוּ הֵם גְּדוֹלִים מִמֶּנוּ וְלָהֶם נָאֶה לְבָרֵךְּ. בּשׁישׁ שַׁם בּהן (סה) שַׁמָּצְוָה לְהַקְּדִּימוֹ, וְכַנַּ״לֹ, אָם רוֹצֶה אַחֶר לִבְצֹעַ. וְהוּא הַדִּין לְבְרְכַּת־הַמָּזוֹן, צָּרִידְּ לְטֹל מְמֶנוּ רְשׁוּת [וְלֹא (סוֹ) מַהֲנֵי מַה שִּיאמֶר ׳בִּרְשׁוּת הַכּּהָן׳ אָם לֹא נָתַן לוֹ הַכּהָן רְשׁוּת]:

## AMA\$ (0 (4)

\*אָסוּר לְהִשְׁתַּמֵשׁ (סֹג) בְּכֹהָן אָפָלוּ בַּזְּמַן הַזֶּה, (קעד) דְּהָנֵי כְּמוֹצֵל בְּהָקְדַשׁ, (קעה) אָם לֹא (פג) [פג] מָחֵל עַל כָּךְ: (מרדכי בהגהות רגיטין):

**さいいち** WAHAM (b) MRHNA BERVRA (קעה) אָם לֹא מָחַל עַל בָּדְּ. אֲבָל אָם מָחַל מֻתִּר, שֶׁבְּבוֹד הַבְּּהֻנָּה (בְּמוֹ לִפְתֹחַ רָאשׁוֹן אוֹ

לִטל מָנָה יָפָה רִאשׁוֹן וְכַדּוֹמֶה מִדְּבָרִים שָׁאָנוּ מְחָיָבִין לְכַבְּדָם] נִתּן לָהֶם רַק לַהָנָאָתָם, לְפִיכָךְ בְּיָדוֹ לִמְחֹל וְלִתֵּן רְשׁוּת לְיִשְׁרָאֵל לְהֹשְׁתַּמֵשׁ בּוֹ. (קלמ) וְיֵשׁ מִי שֶׁאוֹמֵר, שֶׁאֵינוֹ יָכוֹל לְתֵּן רְשׁוּת לְהִשְׁתַּמִשׁ בּוֹ אֶלָא־אִם־כֵּן יָשׁ לוֹ אֵיזָה הָנָאָה, כְּגוֹן בְּשֶּׁכֶר, אוֹ אֲפִלוּ בְּחָנָם לְאָדָם חָשׁוּב שֶׁהוּא חָפֵץ לְשַׁמְשׁוֹ וְנָהֲנָה מִדָּה, אֲבָל אָם אֵין לוֹ שׁוּם הֲנָאָה מִדָּה אֵין יָכוֹל לִמְחֹל, דְאַף־עַל־בַּב דְּכָבוֹד יוּכַל לִמְחֹל, (קלט) שָׁמּוּשׁ עִנְיֵן שֶׁל בּזְּיוֹן הוּא, (קמ) וְטוֹב לְהַחְמִיר לְכַמְחִלָּה. וּלְהִשְׁתַּמֵשׁ בָּהֶם שַׁרִיוֹת בְּזוּיוֹת, בְּוַדֵּאי יֵשׁ לִּזָּהֵר [מגן־גבורים]:

ה) קנצי למלין שלפום דינא נקטינן שרשאי הכהן למחול על כבודו ולהגיש מגדנות או משקאות לפני אורחים או לפני קהל לומדים, שכשם שחכם שמחל על כבודו כבודו מחול, ובכה"ג לא חשיב דרך בזיון, כמבואר להדיא בקידושין (לב:), ה"ג כהן רשאי למחול, ומכל שכן כשמתעורר הכהן מעצמו ומשמש את הסהל מרצונו הטוב, שי"ל דלכ"ע רצונו זהו כבודו. וכיו"ב כ' התוס' כתובות (סב.) בד"ה אלא, בהא דאמרינן יוצאים ברשות לתלמוד תורה, וכמה אורחא דמילתא, (פרש"י, שורת דרך ארץ שלא ישא עלין חטא ואפי׳ הוא יכול לפתוחה שתתן לו רשות.) חודש כאן וחודש בבית וכוי. והקשו התוסי, שא״כ היאך יצאו ר' עקיבא ואינר רבנן שנים רבות, ותירצו דהתם בלא פיתוי היו נשותיהן שמחות שבעליהן הולכים ללמוד תורה, ואדרבה אדעתא דהכי נישאו להם. ע"ש. הא קמן שכאשר מקדימים להציע הדבר יותר קל, וה"ג הכא. וכ"כ כיו"ב מרן החיד"א בראש דוד (סוף פר' בהעלותך) בשם הגאון מהר"י הכהן. ע"ש. וכ"כ הגאון מבוטשאטש באשל אברהם (קמא ותנינא). וכ״כ באורחות חיים החדש ובכף החיים (ס״ס קכח). ע״ש. וא״צ לומר שאם מקבל הכהן שכר טירחא על שירותו שבודאי שמותר להשתמש בו. וחזי לאצטרופי מ"ש הרב יפה מראה (פ"ח דברכות) שבזה"ו שאין לנו כהנים מיוחסים מותר להשתמש בהם אע"פ שלענין איסורי כהונה אין להקל כלל •־••

ומיהו כל זה במוחל על כבודו אבל במוחל על בזיונו כגון שבא ליצוק מים על ידיו נכון להחמיר אפי בכהן עם בארץ. ודלא כהמל"מ שם. וע' בס' החינוך (מצוה רסט) שכ', שאין נמנעים מכבוד זה אלא לבעלי עבירות כהנים, וכבר אמרו ממזר ת"ח קודם לכהן גדול עם הארץ. וכ' המנחת חינוך, שמכאן

7 NIK Y'7' NIE (15) YABIA OMER
(2):1)
ROYADIA YOSEF

(77: N) (NOR) 717Y (11) ARUCH HÀ SHULCHAN

עב ולפ"ז הרין כרור רכהן ברצונו יכול לשמש ולשרח כרצונו ודלא כמי שאומר דכשלא יניע להכהן הנאה אסור ולא מהני מחילתו [ט"ז סוף סקל"ט] וכבר השינורו [מ"ל סק"ל וכלה"ט סקק"נ] וכן לא נראה לענ"ד מי שכתב שבכהן ע"ה מותר להשתמש [מל"מ שס] דאמו התורה חילקה בין ע"ה לת"ח ותרי מבואר לקמן מימן קל"ה דמנהג הפשום דאפילו כהן ע"ה קורם לקרות לפני חכם לדול ישראל ע"ש וכן יש שבתב להקל משום דהאידנא נדול ישראל ע"ש וכן יש שבתב להקל משום דהאידנא בקדוע מווחני כהונה וחלילה לומר כן ולהמיל דופי בקדושת כהנים וכבר צווחו על זה ככרוכיא [עכנ"י ס"מ ליכא מיותר מו"ל דנם כהן בכהן אסור להשתמש בו וברצונו מותר ונ"ל דנם כהן בכהן אסור להשתמש בו וברצונו מותר ונ"ל דנם כהן בכהן אסור מה שחשבו חו"ל בוקרשתו לפתוח ראשון וכו"ל א שייך להשתמש בכהן בעל מים כיון דלא חזי לעבודה ולא להינן ביה כי את לחם אלהיך הוא מקריב וכן נראה עיקר:

MAHANVA MESAM (S) US/ STCRA (Col: F)

אמרי' בגמ' וליטול מנה יפה ראשון הכהן קודם .
ופי' המו' והרא"ש דדוקח במעשר עני המחחלק בחוך הביח או בלדקה או בחברי המסובין בסעודה אבל במידי דשוחפות לא דחמרי הנוחן עיניו כחלק יפה אינו רואה סי' ברכה לעולם ול"ע למה אין מהרין עכשיו להקדים הכהן לכל הקר מילי ויש ליזהר בזה מאחר שמדחורייתא הם . ואסשר דמין אנו בקיאין כיחוסי הכהונה וכמ"ש ססי' חל"ז .
כיחוסי הכחום וכמ"ש ססי' חל"ז .

(70:2) KOSY (3) EZRA

וּמִבְּנֵי הַכְּדְנִים בְּנֵי חֲבַיָּה בְּנְי הַקּוֹץ בְּנִי בַרְזִלֵּי אֲשֶׁר לֶלֶּח מִבְּנוֹת בַּרְזְלֵי הַגּלְעָדִי אִשָּׁה וַיִּקְּרָא עַל־ שִׁמָם: אֵלֶּה בִּקְשִׁוּ כְתָבֶּם הַמִּתְיַחְשִׁים וְלָּא נִמְצֵאוּ וַיְגאֲלוּ מִן־הַבְּהָנְה

<sup>61</sup> Of the children of the Kohanim: The children of Habaiah, the children of Hak koz and the children of Barzillai, who took wives from the daughters of Barzillai of Gilead\* and were called by their name. 62 These sought their genealogical rec ords, but they could not be found, so they were disqualified from the priesthood

: ו כהן מיוחס שיצא הוא ואשתו שידענו שהיא כשרה למדינה אחרת ובא הוא והיא ובנים כרוכין אחריהן ואמר אשה שיצאת עמי היא זו ואלו בניה אינו צריך להביא עדים לא על האשה ולא על הבנים. מתה ואלו בניה צריך להביא עדים אמן על אדים עדים על אריך להביא עדים על אמן אמן אמן ' אריך להביא עדים על אמן שהיתה כשרה מפני שכבר הוחזק שיצא מעמנו באשה כשרה: ז יצא כהן מיוחם למדינה אחרת ובא הוא ואשתו ובניו ואמר אשה זו נשאתי ואלו בניה צריך להביא עדים שאשה זו כשרה. ואינו מביא עדים שאלו בניה. והוא שיהיו כרוכין אחריה. ואם בא בשתי נשים והביא ראיה על האחת אע"פ שהבנים קטנים וכרוכיו אחריה צריך להביא ראיה עליהם שמא בניו מן האחרת הם ונכרכו אחר זו המיוחסת ה בא הוא ובניו ואמר אשה נשאתי ומתה ואלו בניה מביא : עדים שאותה האשה כשרה היתה ושאלו בניה וכדין הזה דנין בישראל מיוחס ובלוי מיוחס. ואח״כ נעיד על בנו זה שהוא מיוחס כדי שיהיה ואח״כ ראוי לסנהדרין : ט אין מעלין משטרות לכהונה. כיצד הרי שהיה כתוב בשטר פלוני כהן לוה מפלוני או הלוהו כך וכך והעדים מלמטה אין מחזיקין כהן זה שהוא מיוחס שמא לא העידו אלא על המלוה : בד׳א לענין ייחום אבל לחזקה שיהיה בחזקת כהן ככהני זמן זה ויאכל בתרומה וחלה של דברי סופרים ובשאר קדשי הגבול מעלין מן השטרות ועל פי עד אחד ומנשיאות כפים ומקריאה בתורה ראשון י וכן כל כהן שאמר בני זה כהן נאמן להאכילו

בתרומה ולהיותו בחזקת כהן ואינו צריך להביא : ראיה לא על הבנים ולא על האשה

och c,

א כל הכהנים שבזמן הזה בחזקה הם כהנים. ואינן אוכלין אלא בקדשי הגבול. והרא RAMBAM שתהיה תרומה של דבריהם. אבל תרומה של תורה וחלה של תורה אין אוכל אותה אלא כהן מיוחס : ב אי זהו כהן מיוחס זה שהעידו לו שני עדים שהוא כהן בן פלוני הכהן ופלוני בן פלוני הכהן עד איש שאינו צריך בדיקה. והוא הכהן ששימש על גבי המזבח. שאילו לא בדקו בית דין הגדול אחריו לא היו מניחין אותו לעכוד : לפיכך אין בודקין מן המזבח ולמעלה י ולא מן הסנהדרין ולמעלה שאין ממנין בסנהדרין : אלא כהנים ולויים וישראלים מיוחסין

ג חלה בזמן הזה ואפילו בארץ ישראל אינה של תורה שנאמר בבואכם אל הארץ ביאת כולכם ולא ביאת מקצתכם וכשעלו בימי עזרא לא עלו כולם

וכן תרומה בזמן הזה שבזמנינו שהן בחזקה:

של דברי סופרים ולפיכך הע. וכן התרומה בומן הזה של דברי סופרים הוא לפיכך אוכלין סליבס דרכי יוםי דמתר ירופה פליפית פין להכ.

> ד מי שהעידו לו עדים שראוהו שהיה אוכל תרומה של תורה הרי זה מיוחס. ואין מעלין ליוחסין לא מנשיאות כפים ולא מקריאה בתורה ראשון ולא מחילוק תרומה בבית הגרנות ולא על פי עד אחד: ה כהן מיוחס שאמר בני זה כהן הרא אין מעלין אותו ליוחסין על פין עד שיביא עדים שהוא בני

('7:5') Mik) lin (5) RAMA

(ה) (יד) לֹא יָקָרָא שֵׁם לַחַלָּה עַד שֶׁהַאָּפֶה, שֶׁאָם יִקְרָא לָהּ שֵׁם (טו) אֵינוֹ רַשַּׁאי (ו) לְאֵפוֹתָהּ, וְאִם יַנְּיָחֶנָּה כָּךְּ (טז) תַּחָמִיץ (יו) וָאֵינוֹ רַשַּׁאי (ו) לְשָׁרְפָה בִּיוֹם־טוֹב. רְאָם שָׁכַח וְקָרָא לָה שֵׁם, (יח) יְטִילֶנְה (ס) (יט) לְצוֹנֵן וְיִמְנַעַנָּה מִלְהַחְמִיץ: הגה (כ) וְאָם יֵשׁ כֹּהֵן (ט) [ט] קָטָן שֵׁלֹּא רָאָה קֶרִי (כא) אוֹ גָרוֹל (י) שֶׁטֶבֶל לְקָרְיוֹ, מָתָּרִים לֶאֱפוֹת הַחַלָּה בִּשְׁבִילוֹ (טור). וְיֵשׁ אוֹמְרִים (כב) שָׁאֵין מַאֲכִילִין חַלָּה בַּוְּמֵן הַגָּה לְשׁוּם (יל) כּהֵן (מהרי״ו). יש אומרים דמתר (כג) בִּיוֹם־טוֹב לַלוּשׁ (יג) פַחוֹת מְכַשְׁעוּר כְּדֵי לְפָטֹר עַצְמוֹ מְן הַחַלָּה (ר״ן ריש פרק אלו עוברין):

> (כב) שֶׁאֵין מַאֲכִילִין וְכוּ׳. שֶׁאֵין מַחָזִיקִים אוֹתוֹ כְּכֹהֵן וַדַּאי, דְּדְלָמָא נְתְחַלְּלָה אַחַת מֵאָמּוֹתָיוֹ. וּמְכָּל מָקוֹם לְדִינָא, דַעַת הָּרַב בַּדֵעָה הָרָאשׁוֹנָה דְּנוֹתְנִין לְקָטָן אוֹ לְגָדוֹל שֶׁטָבֵל לְקִרְיוֹ [ש״ך ביו״ד סימן שכב אות ט]: וְכָתַב הַפְּרִי־מְגָדִים: וּמִכָּל מָקוֹם לֹא רָאִיתִי לְנָהֹג פֵּן אַף בְּפֶּסַח. וּבִמְדִינוֹתִינוּ יֵשׁ בְּאֵיזֶה מְקוֹמוֹת שָׁנוֹתְנִין לְכהֵן גָּדוֹל שֶׁטָבֵל לְקָרְיוֹ בְּפֶּסֵת. וְעַיֵּן בְּמָגֵן־אַבְרָהָם שֶׁכָּתַב טַעַם לְמָה ַרָּקָא בְּפֶּסַח הַמִּנְהָג לְתַּן: `

y 6 N (10)

76.7 162 A BÉIR HEITAV

. (פג) מָחֵל עַל כָּךְ. הָקְשָׁה הַטַּ״ז:

רָא קי״ל וְקַדַּשְׁתוֹ בע״כ, דְּאָם נָשָׂא גְּדוּטָה כּוֹפִין אוֹתוֹ שֶׁיְגָרְשֶׁנָה, וְאַמַּאי לֹא נֵימָא שָׁהוּא מוֹחֵל עַל קָרָשָּׁתוֹ. ע״כ הָעֱלָה דְּהַטַּעַם דְּיָכוֹל

לְמְחֹל הוּא מִשׁוּם דְּיֵשׁ לַכֹּהֵן הָנָאָה מְאֶה, וּלְפִּי זֶה הָצֶלָה: כָּל זְמַן שָׁאֵין לַכֹּהֵן הֲנָאָה מְמֵּה שֶׁעוֹשֶׂה מְלָאכָה לַאֲחַרִים אָסוּר לְהִשְׁתַּמֵּשׁ בּוֹ אע״ג דְּמָחַל, ע״ש. וְאִשְׁתְּמִיט לְהָרַב טַ״ז מ״ש הַפָּרְדְּכִי בְּפּ׳ הַנִּנָּקִין עֵל שֵׁם מַהְרַ״ם וְז״ל: וְלֹא כְמ״ש, בֵּיוָן דְמִוְקְדֵּשְׁתוֹ יָלִיף אַפֵּאי לֹא יָכֹפּוּ אוֹתוֹ, ּרָה״מ גַּבֵּי נוֹשֵׂא נָשִׁים בַּעֲבֵרָה אֲבֶל לִפְתֹחַ רָאשׁוֹן וּלְבָרֵךְ רָאשׁוֹן דְּלֹא הָוֵי אֶלָא כְּבוֹדוֹ יָכוֹל לִמְחֹל, ע״ש, הֲבִי שֶׁבָּתַב דְּשָׁאנֵי נוֹשֵׂא נָשִׁים בַּעַבַרָה. וּבַזָה נָסְחַלֵּק ג״כ מָה שֵּהָקשָׁה עַל הַלְבוּשׁ, ע״ש. א״כ לְדָבְרֵי הַמַּרְדְּכִי שָׁם מַשְׁמַע דְּלְעוֹלָם יָכוֹל לְמְחֹל עַל כְּבוֹדוֹ אֲפִלֹּוּ אִי לֹא מְטֵי הַנָאָה לַכֹהֵן מָזֶּה, ע״ש, וּדְלֹא כְּטֶ״ז. גַם אֶת זֶה רָאִיתִי, שֶׁהַרָב מ״א הַבִּיא רְאָיָה דְּיָכוֹל לִמְחֹל מֵהַהִיא דְּפֹ׳ הַזְּרוֹעַ שֶׁרָבָא הָיָה לוֹ עֶבֶּד בַּהָן, ע״ש, וָנָרָאָה דְּלָפִי דַעְתּוֹ שֶׁהָכִין מָה שֵׁאָמַר הַשַּ״ס שָׁם דָּא״ל לְשַׁמְצֵה וְכוּי וְהַיְנוּ לְשַׁמְצֵה דְּלָבָא, א״כ אֵינָה רְאָיָה. דְּרָבָא נַמֵּי כֹּהַן הָיָה, ע״ש בְּרַשִּׁ״י וּבְתוּס׳ דְּי״ל דְּכֹהֵן רַשֵּׁאִי לְהִשְׁתַּמֵשׁ בְּכֹהֵן אַחֵר, ע״ל ס״ק ח׳ מש״ש, וְרַשִּׁ״י שָׁם כָּתַב: לְשַׁמְעֵהּ דּבע״ה וְהָיוּ נוֹתְנִין מַתָּנוֹת לְשַׁמְעֵהּ, ע״ש, וּמָבָּאן יֵשׁ רְאָיָה, שֶׁהֲרֵי הַבע״ה הָיָה יִשְׂרָאֵל, וְאֶפְשָׁר שֶׁלָּזֶה נִחְבֵּון ג״כ הַמ״א אֶלָּא שֶׁקּצֵר בִּלְשׁוֹנוֹ. וְעַיֵּן בְּמ״א סי׳ רא ס״ק ד שֶׁכָּחַב שָׁם דְאֵין אָנוּ בְּקִיאִין בְּיִתוּמֵי הַכְּהָנָה מש״ה אֵין אָנוּ נְזְהָרִין עַכְשָׁו בְּקְדָשָׁת כֹהֵן, ע״ש. וּבְכְנָסֶת־יְחָזְקֵאל ס״ס צו כָּתַב: חָלִילָה לְהוֹצִיא לַצֵז צַל יְחוּסֵי כְּהָנָה בַּוְּמֵן הָזֶּה, ע״ש, וְעֵיֵן מַהְרַשְׁדַ״ם חא״ח סִימָן רלה וּמַהְרִי״ט סי׳ קמט וּבִתְשׁוּבַת חוּט־הַשָּׁנִי סי׳ יו וּבִתְשׁוּבַת ֹשֶׁבוּת־יַצְקָב ח״א סי׳ צג, וְעַיּן בְּש״ע א״ע סי׳ ו ס״ק ב מש״ש:

ג דין בן שהוא ספק לכהונה ובו מ סעיפים :

א א) מי שבא בזמן הזה ב) ואמר כהן אני אינו נאמן א א א) מי שבא בזמן הזה ב<br/> ( מעלין אותו לכהונה על פי עצמו ד) א נולא יקרא ג) מעלין אותו לכהונה על פי

בתורה ראשון ולא ישא את כפיו:

סגס (א) ה) ו"ל דנלמן לקרות נחורה רלטון ב וליטל לום כפיו (ל) נותן

ל) סוס ה) שלין לנו תרותה דלורייםל שנמוש שתל יעלו לוחו לחרותה (ב"י

בסס הרמ"ד)(ב)ה) יכן ווסגין סלידנל נכל תקום שלין נוסגין בחרותה נותן

סוס (ג') וליכל למיחש למידי: ה) ג ולא יאכל בקדשי הגבול

ע) עד שיהיה לו עד אחד (י) (ג) אבל י) אוסר ל] עצמו

ד בנרושה חוונה וחללה ואינו משמא למתים יא) ואם נשא

או נשמא ג (ד) ג) לוקה (ג) יב) והנבעלת (לו לו לו לו ספול פסולי

כסונה) ד (ד) ספק ג) חללה ה ואם היה יג) מסיח לפי תומו

נאמן כיצד מעשה באחד שהיה מסיח לפי תומו ואמר זכור

אני כשהייתי תינוק והייתי מורכב על כתפו של אבא

נר) ה [א] (ו) הוציאני מבית ד) הספר הפשיטוני את

כתנתי והשבילוני לאכול תרומה לערב וחבירי בדילים ממני

והיו קורין אותי יותנן אוכל חלות והעלהו רבינו הקדוש

ן ה) לכהונה ע״פ עצמו:

4){c 40,000 (4)

MATHOLISH E (8) BILL 1/18 (0., 2,)

7 PIEN MAD (19) PISCHEL TESHUVA

ג (ה) כוס"ו. פכסים ופ' כוס כחים סימן קכית סיח וכמגיה שם ופיין בספר ישופות יפקב סקיה שכ' לחלק בין זמן במקדם שסיו מכרכין כשם המפורש היכה היסור פשם משהיכ כוס"ו ושוב חלה חילוק זם בחשובת הסריים (חיה סיי קמצ) תכן מסיק דספיקר נדברי הרתיה זיל דוחתן לניכ וחוכבן של ישראל חורם כיה פיש:

> (ג) אַפְּלֹּוּ אִם נֵימָא דַּצְשָׁה אָינוֹ עוֹבֵר הַזֶּר כְּשֶׁמְּכֶרַףְּ עִם כֹּהְנִים, דְהַמִּעוּט ״אָתם וְלֹא זָרִים״ הוּא רַק כְּשֶׁמְּכָרַףְּ לְּבִּדּוֹ, אֲפָלּוּ הָבֵי עַל־כָּל־כָּנִים אָסוּר מִשִּׁוּם הַבְּרָכָה שֶׁמְּכָרֵףְּ בַּתְּחָלָה ״אֲשֶׁר מְדְּשְׁנִוּ״ וְכוּ״ דְּהָנִי לְכַטָּלָה, דְּרַק לַכֹּהַנִים צִּוְּתָה הַתּוֹרָה לְכָרֵףְ אֶת יִשׂרָאֵלּ

> > ימה שלדדו איזה גדולי האחרונים לפדות ש"י מחנה שמ"ל, משאר ספק דפדה"ב, ובחזקחייהו קיימו גם בזה, והוא, דאר שם אינשי׳ לכו מכו לכעלות מנ"כ ליוחסין וכו', אמר לו אנא מחניתא ידענא דתניא רי יוסי אומר גדולה הזקב שנאמר וכו', אמר לכם כרי אתם בחזקתכם, במב כייתם אוכלים בגולה בקדשי הגבול אף עתה בקדשי הגבול, ואס"ד מעלין מנ"כ הני כיון דפרסי ידייהו אחי לאסקינהו, ודחי שאני כחס דריע חזקחייהו וכו', ואב״ע השחא נמי בחרומה דרבכן אכיל וכו', ואי' בחשר' בית אפרים (או"ח סי' ו') דמשמע דאף לשינוי בתרא דלא אכיל אלא מדרבנן, מ"מ לא מיחו בידם מלישא כפיכם ולריך טבם למה, כיון דבחרומה דאו' לא אכיל משום דספיקא נינהו, איכ מיע לא מיחו מלישא כפיהם דאיכא איסור עשכ, כתצואר נש"ם שם, ופי' רש"י מדכחיב כב תברכו אתם ולא זרים ולאו כבא מכלל עשה עשה, וע"כ היינו טעתא דכל מה שהחזיקו בו אע"ג דיש בו לחא דאישור דחוי לא רוכ לכורידם מחזקתם, - ובשריח מכרי"ם (ח״א סי׳ קת״ט) כוכיח מכא דנושא כפיו ומברכין ואינן חוששין לברכה לבענה, מוכח דנחזקתייהו קיימו וליכח ספק כלל, ובתי שבות יעקב (ת"א סיי ל"ג) דחם דמבואר בש"ם, דדוקה למכ שכוחוק כוחוק, כיינו לפנין ניכ ותרומה דרבנן ולא לשאר כל מילי, מימ יש מקום לומר דכריד לענין פכיב דכוחזקו מעולם בזכ, אין לכוליאם מחזקתם, ויעי מג"ח (סי׳ ר"ח וחנ"ז), ויו"ד (סי׳ שכ"ב)

> > בעו"ז וש"ך בשם רש"ל, ורוב"ש (סיי ל"ד) ומהרשד"ה (א"ע סיי ל"ה), ועוד בשאר פוסקים אריכות בענינים אלו, ושו"ר בתשוי חת"ם הנדפס בסוף חיי חת"ם לכחיבות

> > דכ׳ תשובה ארוכה בענין זה והעלה דלא כהיעב"ץ אלא בחזקחייהו קיימו לפדה"ב יעיי"ש. וישי׳ חשו׳ מהרש"ם

יב) הרי נחבחר לנו דמלד הדין אף בשחר ספיקח

דפדר"ב פטור מלפדות אף ע"י מחנה שמ"ל,

ימה שנדדו חיזה גדוני הסחרונים נפדות פ"י מתנה פמ"י,
הוא רק לחומרא לני"ש וכדי ההח"ם הנ"ל, ומכ"ש בנד"ד
בספיקא דכהני חזקה כמ"י, וביוחר, אם נעמוד של מקור
הדין דכהני חזקה (במם" כחובות דכ"ד), יחבאר דעדיף
משאר ספה דפדה"ב, ובחזקתייהו היימו גם בזה, והוא,

ואם נפסוק פ״א להחמיר, עדיין לא ידע בפעם השני, אם אישתני למעליותא או לגריעותא, ולריך לבוא לשאול ממילא נאמר לו שהוא רק חומרא בעלמא, ולא יבוא לברך, ממילא נאמר לו שהוא רק חומרא בעלמא, ולא יבוא לברך, משא״כ בכעין נד״ד בן כהנת ולוי״ אם נפסוק דיכול להחמיר על עצמו, הרי כוראה זו על הכלל כולו ילא, ואחד ילמוד מחבירו בלא שאלח פי חכם, עד שיקבעו חוק לעלמם, דמדינא הוא ויבואו לברך נא רק ספק השקול בברכה לבעלה, אלא קרוב לודאי שהיא לבעלה, כיון שהוא קרוב לודאי שהיא לבעלה, כיון שהוא פדיון בכור אות ב") דכ׳ שם במוסגר לענין בן כהנת ולויי דעכשיו יש לפדוחו, וי״א שאינו נראה ע״כ, כרי הביא בעלמו דעת האומרים שאינו נראה, וחפום לשון אחרון בזה כנלענ״ד.

3), Sing lute (93) SHARAMA HURLA

[ג] הקברי עובדי כוכבים (ו) נכון ליוחר הכהן (ו) מלילך עליהם, (מהר"מ וחום' פ' המקב!) ד (מש"פ(ח)שם (ד) מקיין (רמצ"ם והגמ"י בשם כ' יראים)(ש)") וכון להחמיר [ד] מל הכב של מותר לעבודת חובי מעמל בשל במלון (מש"ם ל" קל"ד ורמ"ב).

APLA 'NO (3) PISCHEL TESHUVA

תבון להחשיר . עי׳ בדגמ"ר שכתב וו"ל ולדעת הראב"ד פ"ה מכזירות הלכה י"ז דהיכא שכבר טמא בוב אינו מוזהר על הטומאה א"כ כהנים בזה"ז אינה מוזהרין על הטומאה ואף דלא הי"ל כהראב"ד מ"מ במת עובד כוכבים איכא ס"ם כו' ולכן נלע"ד דמי שרולה לסמוך בום להקל לענין טומחת חבל חין מוחין בידו . ושוב כתב דכל מה שכתבתי נמשכתי אחר דברי המל"מ כ"ג מאבל דלדעתו סובר הראב"ד שאין איסור כלל לכהן שכבר נטמא לטמא עלמו אבל. עכשיו נחתי אל לבי שאולי לא אמר הראב"ד אלא לענין היוב מלקות כו' ולכן הדרגא בו מלהחיר לכהן לילך על הברי כו' עכ"ל יע"ם . [ועי' בתבו' ח"ם סי' בל"ע כתב עליו שלא ירד לעומק והביא דהראב"ד בתמים דעים סי' רל"ו פסק להדיא כהרמב"ה ורוב הפוסקים ע"ש וגם בחשי הקודמת בד"ה ומ"ש . עוד הביא שם דברי הרא"ש בהלכות טומאת כהנים סי' ו' דמייתי דעת ר"ח (בשבוטות י"ז ע"ח ד"ה נזיר ועי' בהגהות מהר"י ברלין שם) דבחותו יום שנטמח הכהן שוב אין באותו יום תוספת טומאה ומה"ת מותר לטמאות עלמו עוד . וכתב דר"ת מפרש סוגיה דמיר מ"ב ע"ב כפירוש רש"י שם נמלה לר"ת ורש"י אי נטמה כבר באותו היום שוב אין כאן איסור דאורייהא וכ"פ ר"א ממיץ בס' יראים סי' שי"א ע"ש והמל"מ בפ"ג מאבל לא ידע הלא דעת הראב"ד ולא דעת רש"י ור״ת ורא״מ. ומסיק במקום ספק סכנה (עי' בס״ק שלפני זה) יש לסמוד כו' ע"ש היטב . ועי' בתשו' שבו"י ה"ב סי' ל"ה במ"ש בענין כהני ח"ל אי מותרים לטמאות בטומאה דרבנן . וגם בחשו' ח"ם סי' של"ו מ"ש בזה] :



#### **HOW IT WORKS**

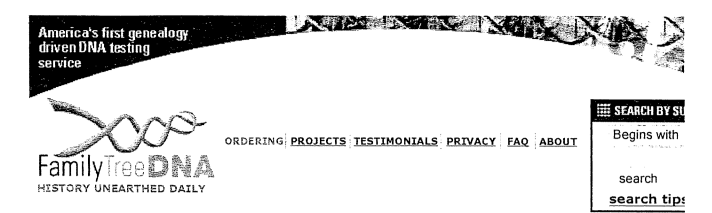
A genetic marker is a variation in the nucleotide sequence of the DNA, known as a mutation. Mutations which occur within genes — a part of the DNA which codes for a protein — usually cause a malfunction or disease and is lost due to selection in succeeding generations. However, mutations found in so-called "non-coding regions" of the DNA tend to persist.

Since the Y chromosome consists almost entirely of non-coding DNA (except for the genes determining maleness), it would tend to accumulate mutations. Since it is passed from father to son without recombination, the genetic information on a Y chromosome of a man living today is basically the same as that of his ancient male ancestors, except for the rare mutations that occur along the hereditary line.

A combination of these neutral mutations, known as a haplotype, can serve as a genetic signature of a man's male ancestry. Maternal genealogies are also being studied by means of the m-DNA (mitrocondrial DNA), which is inherited only from the mother.

**MORE** 

KIT



#### Cohanim Test



The Cohanim DNA Sequence tests the Y chromosome of males to determine if they carry the Cohanim DNA. The Cohanim DNA Sequence is based on extensive scientific research.

Results for the Cohanim DNA Sequence tests are placed in the Family Tree DNA database. Those who sign a release form participate in matching, to find others to whom you are related. Your Cohanim DNA Sequence provides life time matching at Family Tree DNA. You will be provided with an email notification when a result becomes available that is a match or near match to your DNA Sequence.

Your Certificate will show your markers and the sequenced markers used in the test for the Cohanim referred to in the article published in **Nature – Volume 385 –2 January 1997**. Like all other tests from FTDNA, your results will be placed in our Y-DNA database and you will receive a report and Certificate.

I would like to order a:

| Cohanim Match | order now | \$299 |
|---------------|-----------|-------|
|               |           | 7     |

top

affiliates program

Family Tree DNA - Genealogy by Genetics, Ltd. World Headquarters

1919 North Loop West, Suite 110 Houston, Texas 77008, USA Phone: (713) 828-4200 | Fax: (713) 868-4584

info@FamilyTreeDNA.com



Jewish Genes & Genealogy

## Families and Family Trees

A Kohen today has the status of Kohen Muhzak, assumed Kohanic status Halachically, the status of Kohan Miyuchas, of veritable lineage, requires witnesses or equivalent, that his father's father's father, etc. served as a Kohen in the Temple in Jerusalem.

There are, however, families of *Kohanim* among the Jewish people which have particularly strong traditions of their families' roots and branches.

Among the Sephardim there are Kohanim families with traditions reaching back to Temple times. A community of Kohanim existed on the island of Jerba, off the Mediterranean Coast of Tunisia, for more than 1,000 years. Iranian, Iraqi and Syrian Jewry trace their origins to ancient exile communities of Persia, Babylonia and Aram.

Well known *Ashkenazi Kohanim* families include the Cohens, the Katz's, the Kohanas and the Shapiros, Perhaps the best documented of these selected families are the Rapaports.

The earliest known Rapaport is Rabbi Yaakov *HaKohen* of Porto, who is known by the Rapaport name from 1462. It is likely that his immediate predecessors fled *Ashkenaz*, Germany around this time which was the year of the expulsion of Jews from Mainz. The region of Southern Germany left was known as Rapa. They came to Porto, a river city in the Padua region of Northern Italy. Thus the name Rapaport tells of the families' geographical origins.

Many great rabbinical leaders and scholars, intellectuals and statesmen are found in the families' lineage. Among them are Rabbi Meshulam Yekutiel *HaKohen* of Rafa, the publisher in 1472 of the first Hebrew book ever printed. Rabbi *HaKohen* Rapaport was the light of the exile, serving as *Av Beit Din*, head of the Rabbinical court in the descendants of "The Shach". Rabbi Shabtai *HaKohen* wrote *Sifte Kohen* (1622-1663) a major commentary on the *Shulchan Aruch*, also formed a branch of the family.

A widely known legend is that the Vilna-Gaon, a first born, would seek out pedigreed *Kohanim* to perform a *pidyon* - redemption for him. Upon finding a Rapaport to perform the ceremony, he was satisfied that he had successfully accomplished the mitzvah.

The Baal Shem Tov is storied to have said that the Rapaports are verifiable among the *Kohanim*, and the Horowitz family among the Levites.

The Rapaport family now has members living in practically every location in the world. Dr. Chanon Rapaport of Jerusalem has compiled a family tree covering some 25 generations. With the help of a computer genealogy program known as "My Brothers Keeper", he keeps track of over 11,000 entries. The family continues to produce chief rabbis and authors, scientists and intellectuals.

The Jerba Kohanim - Among the oldest known continuous communities of Kohanim in the Diaspora is the community founded on Jerba, an island off the Mediterranean Coast of Tunisia.

Within the community and among the other inhabitants of the island, a general consensus reigns about the antiquity of the Jewish settlements and the uninterrupted Jewish presence in Jerba. In the indigenous chronology, the Jewish settlement antedates the coming of Islam. It antedates the hegemony of the Romans. It antedates the destruction of the second Temple in 70 A.D. and possibly even the destruction of the first 586 B.C. On some level, Jerba is perceived as the original and first Diaspora. In spite of this consensus regarding its antiquity, there is, surprisingly, no single, recognized version of the community's myth of origin. There are many versions which, even when not mutually contradictory, differ in detail and chronology, nevertheless, they all make the same statement and have the same meaning.

The most popular account dates back to the first Jewish settlement in Jerba to the aftermath of the destruction of the Temple of Solomon in 586 B.C. A group of priests, *Kohanim*, serving in the Temple escaped from Jerusalem and found their way to Jerba, carrying with them a door and some stones from the Jerusalem sanctuary. These were incorporated into the "marvelous synagogue", *Ghriba*, which they erected in Jerba, and it is on account of its antiquity and its connection with the holy Temple of Jerusalem that the *Ghriba* was and continues to be a locus of pilgrimage and veneration. The priestly refugees from Jerusalem settled in a village nearby this new sanctuary and were the founders of *Hara Sghira*, also known as *Dighet*, a supposedly Berberized form of the Hebrew *delet*, meaning door.

Until recently, the town was said to be populated only by *Kohanim*, members of the priestly caste descended directly from those who fled Jerusalem in the sixth century before the common era.

While the oral form of this tradition probably dates back many centuries, its earliest appearance in written form is apparently that found in a book, *Hashomer Emet*, by Rabbi Abraham Haim Addadi of Tripoli, published in Livorno in 1849.

Other traditions hold that it was priestly refugees, not of the first but of the second Temple (70 A.D.) who were the first Jewish settlers on the island.

Various archaeological artifacts - inscriptions, gravestones, remnants of ancient synagogues, genealogies engraved on stone - which were said to offer material proof for one or another of these myths of origin are now lost and survive only as part of an oral tradition.

Jewish Genes & Genealogy