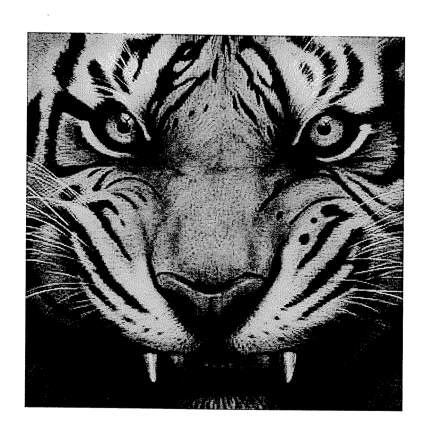
## "Murderous Tiger: Should Animals be Accountable for Their Actions?"



Rabbi Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue 7. Our Rabbis said: Even those things which you may regard as completely superfluous to the creation of the world, such as fleas, gnats, and flies, even they too are included in the creation of the world, and the Holy One, blessed be He, carries out His purpose through everything, even through a snake, a scorpion, a gnat, or a frog.

R. Aha related this story: A man was standing by the bank of a river when he saw a frog bearing a scorpion and carrying it across the river; as soon as it had carried out its commission,<sup>3</sup> it carried it back to its place.<sup>4</sup>

ז. רַבְּנָן אָמְרִי אֲפָלוּ דְּכָרִים שֻׁאַתָּה רוֹאֶה אוֹתָן שֶׁהֵן
יְתִירָה בְּעוֹלֶם כְּגוֹן זְבוּבִין וּפַּרְעוֹשִׁין וִיתוּשִׁין אַף הֵן בִּכְּלָל
בְּרִיתוֹ שֶׁל עוֹלֶם הֵן וּבַכּל הַקָּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא עוֹשֶׁה שְׁלִיחוּתוֹ אֲפָלוּ עַל יְדִי נָחָשׁ אֲפָלוּ עַל יְדִי יְתוּשׁ אֲפָלוּ עַל יְדִי יְתוּשׁ אֲפָלוּ עַל יְדִי יְתוּשׁ אֲפָלוּ עַל יְדִי צְפַּלוּ עַל יְדִי צְפָּלוּ עַל יְדִי צְפָּלוּ עַל יְדִי צְפָּלוּ עַל יְדִי צְפָּלוּ עַל בָּיִ בְּבִּי מְנָחַמָּה רַבִּי בְּנִים רַבִּי מְנְחַבְּע וִבִּי תַּלְבּוֹ רַבִּי אַחָא הְנָה מְשְׁתָּעִי הְדִין עוֹבְרָא הַנְיִ בְּרָי נְשׁ הָנָה קּאָם עַל בִּיף נַהְרָא חֲמָא חַד עוּרְרְדְּעָן

(sin: - Hin) mln 112/ 3 R' MOSHE FEINSTEIN

אבל מ״מ אם אפשר טוב שלא יהרגם בידיו ממש אלא ע"י הנחת דבר ההורגם, מאחר דחזינן דכשעושה אדם מעשה אכוריות דרציהה אפילו לאלו שמחוייבין להורגם ע"י חיוב פס"ד דסנהדרין כעיר הנדחת הוצרך הקרא ליתן הבטחה מהשי"ת שיתן להם רחמים וגם עוד יוסיף אצלם מדת הרחמים כדפיי כן באור החיים (דברים י"ג, י"ח) שהוא משום דבדרך הטבע היה נעשה בהו מדת אכזריות עיי"ש, וזה שייך שיעשה גם כשהוא עושה במדת אכזריות לבע״ח, אך השוחט לאכילה דהוא מעשה מצוה מועיל זה נמי שלא ישלוט בהם מדת אכזריות, אבל לאבד ולהרוג בשביל שלא להצטער אין בזה לכאורה ענין מצוה כשאין בביתו תינוקות שאין יכולין לגרשן כשבאין עלייהו שא"כ שייך לחוש שלא ישפיע זה מדת אכזריות, לכן טוב יותר שלא להרוג בידים אלא ע״י הנחת דבר ההורגם וכדומה. והא דאיתא בשבת דף י"ב ע"א במפלה כליו דא"ל ר"ג לבנתיה קטולין ואשמעינן לי קלא דסנוותי הוא בכנים שבגופו ובבגדיו שא"א להורגם ע"י איזה דבר אחר וגם בפרעושין שעליו ועל בגדיו אף שהוא בע"ח גמור נמי הא לא שייך להורגם ע"י איזה דבר לכן מוכרחין לעשות בעצמן, אבל לזבובים ועכברין שיש להורגן ע"י הנחת איזה דברים טוב לא להרוג בעצמו, ואף שלא מצאתי זה בפירוש באיזה מקום טוב להתנהג כן

SING INJN (4) R' SHLOMO ZALMAN AGURBACH
(n>:0:7)

**הריגת יתוש כיום מוכ** את מכתכו, ולכאורה צריד להיות מור

קבלתי היום את מכתבו, ולכאורה צריך להיות מותר משום מתוך כמו שכתב דמתוך שהותרה נטילת נשמה לצורך או"ג, ה"ג הותרה בזה, ושפיר יש בזה צורך קצת שהרי מפריעו ומצערו, ואפי׳ לפי מ"ש בספרי מאורי אש דף ה' ע"ב לפרש כוונת הכסף משנה בדעת הרמב"ם פ"ג ה"ח מהל׳ חמץ, שהצורך צריך להיות דוקא חיובי, כגוונא דאוכל נפש שצריך את המאכל, וכן את הספר ללמוד בו או הלולב למצוה, ולא כשהצורך הוא רק ביעור וכילוי. מ"מ אפשר דכל זה דוקא כעין שריפת קדשים וחמץ בפסח, שהעיקר הוא הכילוי, [ואף גם זה נגד פשיטות הגמ׳ בפסחים ו' ע"ב], משא"כ הכא שהצורך הוא כדי שיוכל לישון. מ"מ אפשר דאין לעשות כן לכתחילה, דאפשר שהוא מה הורג כאלה שאינם מפריעים כלל. עכ"פ גם לי אין גם הורג כאלה שאינם מפריעים כלל. עכ"פ גם לי אין

איסור צער בעלי חיים (רי אשכון איסור צער בעלי חיים סימן תשכו

שאלה: איסור צער בעלי חיים לזכובים.

לא מצאתי בזה איסור, והואיל וחיותן זוטר טובא נראה שאין בזה איסור כלל, והיכא דמפריעים או מצערים אותו פשיטא במותר להרוג זבוב או פרעוש. ואף שמסופר על הקדוש האריז"ל שלא רצה להרוג אפילו זבובים, אין זה מטעם איסור בעלי חיים, אלא מרוב קדושתו נמנע לפי שאין בעל חי בלי תועלת, ולא רצה להרוג בעל חי ולבטל התועלת עבורו נברא, אבל ברור שאין בזה נדנוד איסור אלא לחסידים וקדושי עליון כמותו. (וכדמצינו בב"מ פ"ה ע"א גבי אמתיה דרבי דהוי שדי׳ בני כרכושתא (חולדה) וקא כנשא להו, א"ל שבקינהו כתיב ורחמיו על כל מעשיו).

שוב מצאתי בשו"ת יעב"ץ (ק"י) שהאיסור צעב"ח הוא רק בבעלי חיים שהם בעלי מלאכה, ומסתפק בכלבים וחתולים שהמה בני תרבות ואינם בעלי מלאכה, אבל לא בזבובים שקצים ורמשים ע"ש, ולענ"ד כלב וחתול הם חיות ובודאי גם בהם יש איסור צער בעלי חיים, עיין במשנה ב"ק נד: שיש בכל בהמה חיה ועוף מצות פריקה וזהו יסוד דין צער בעלי חיים, אבל מה שתלה במלאכה צ"ב, ובפשוטו י"ל דתלוי בחיות ולא אסרה תורה אלא בבהמה וחיה ועוף, אבל שקצים ורמשים חיותם זוטא ואולי ליכא איסור דאורייתא משום צער בעלי חיים בהם. וע"ע מש"כ לעיל בסימן שס"ב.

לאף דשלא לצורך אסור להרגם משום ורחמיו על כל מעשיו, מ"מ לצורך אין להחמיר וכן מצאתי מפורש בס"ח שאחד לא רצה לשרוף זבובים, ואמרו עליו אל תהי צדיק הרבה הלוא מוטב לשורפם שלא יפלו במאכל, וע"ז נאמר אל תהי צדיק הרבה ע"ש . (תתל"א) ואין בזה בית מיחוש.

(ND:10) NINB (S) SHEMOS (21:28)

 $^{28}$  If an ox shall gore a man or woman and he shall die, the ox shall surely be stoned; \* its flesh may not be eaten and the owner of the ox shall be innocent. <sup>29</sup> But if it was an ox that gores habitually from yesterday and the day before yesterday, and its owner had been warned but did not guard it, and it killed a man or woman, the ox shall be stoned and even its owner shall die.  $^{30}$  When an atonement-payment shall be assessed against him, he shall pay as a redemption for his life whatever shall be assessed against him. 31 Whether it gores a bou or it gores a girl, in accordance with this judgment shall be done to him. 32 If the ox shall gore a slave or a maidservant, thirty silver shekels shall he give to his master, and the ox shall be stoned.

33 If a man shall uncover a pit, or if a man shall dig a pit and not cover it, and an ox or a donkey fall into it, 34 the owner of the pit shall make restitution. He

shall return money to its owner, and the carcass shall be his.

35 If one man's ox shall strike his fellow's ox\* which dies, they shall sell the living ox and divide its money, and the carcass, too, shall they divide.  $^{36}$  But if it becomes known that it was an ox that had gored habitually, from yesterday and before yesterday, but its owner did not guard it, he shall surely pay an ox in place of the ox, and the carcass shall be his.

<sup>37</sup> If a man shall steal an ox, or a sheep or goat, and slaughter it or sell it, he shall pay five cattle in place of the ox, and four sheep in place of the sheep.

ָרָ וְבֶי־יִגֶּׁח שָׁוֹר אֵת־אֵישׁ אָוֹ אֵת־אָשֵׁה וָמֵת סַלּוֹל יִסַלֵּל הַשּׁוֹר וַלְא יַאַבֵּל , יַ מת בשרו ובעל השור נקי: ואם שור נגח הוא מתמל שלשם והועד בבעליו ולא ישמרנו והמית איש או אשה השור יַפַּקֶל וְגַם־בְּעַלֵיו יוּמָת: אם־כּפר יושַת עַלִיו וְנַתַן פִּריו נַפְשׁו כָּכל אַשֵּר־יושַת עליו: אוֹ־בו יגח ל: אַן־בת יגח כַּמשׁפַּט הַוָּה יֵעשָה לְוֹ: אָם־עַבֶּד יָגָח הַשְּוֹר אָוֹ אָמָה בַּסֵף ו ַל של שים שקלים יַתַן לֵאדנַיו וָהַשְּוֹר יִסַּקֵל: לַר בור או בִּי־יִכְרָה אַישׁ בָּר וָלִא יִבַסֵנוּ וְנָפַל־שֵּמָה שָוֹר אוֹ חַמִּוֹר: בַּעַל לַ בּוֹר אוֹ בִּי־יִכְרָה אַישׁ בָּר וָלִא יִבַסֵנוּ וְנָפַל־שֵּמָה שָוֹר אוֹ חַמִּוֹר: בַּעַל מה הבור' ישלם כסף ישיב לבעליו והמת יהיה־לו: שור־אַישׁ אַת־שָׁוֹר רֶעֲהוּ וַמֵּת וּמַׂכִרוּ אַת־הַשִּׁוֹר הַחַיֹּ וְחַצִּוּ אֵת־כַּסִפּׁוֹ מ וגם את־הַמֶּת יַחַצוּן: אַוֹ נוֹדֵע בִּי שִוֹר נַגַח הוא מתמול שִׁלְשׁם וַלְא ישמרנו בעליו שלם ישלם שור תחת השור והמת יהיה לו: כֵּי יְגְנְב' הַּ איש שור או שה וטבחו או מברו חמשה בַּלֵּר יִשַׁלֶם הַחַת הַשוֹר יארבע־צאן תַחַת הַשֵּהי 🛌

woman and the animal; אָמֶר הַבְּהָמָה תַּהֶּרגוּיי – and it is stated: (30) And the animal you shall kill. שור הַנְּסְקַל בַּעשׁרים וּשׁלשׁה – An ox that is to be stoned שווי וּסָקל בעשרים וּשׁלשה – An ox that is to be stoned שַּנְאֵמֶר ,, הַשׁוֹר וִּסָּקל בעליו יימחיי – as it is stated:[32] The ox shall be stoned and also its owner shall be put to death. The Torah juxtaposes the ox and its owner to teach: בְּמִיתַת בָּעֻלִים כַּךְ מִיתָת הָשׁוֹר – In the same manner as the owner is put to death, so is the ox put to death.[33]

(K.:3) NIL ( K.: ) HANAH

10 HASHEM said, "You took pity on the kikayon for which you did not labor, nor did you make it grow; it lived [one] night and perished after one night. 11 And I shall I not take pity upon Nineveh the great city, in which there are more than a hundred and twenty thousand persons who do not know their right hand from their left, and many animals as well?"

ַניָאמֶר יהוֹה אַתַּה חַסְתַּ עַל־... יַקַיּקַיֹּוֹן אֲשֵׁר לֹא־עָמֵלִתָּ בָּוֹ וִלְּאׁ גִּדַּלְתַּוֹ שֲבָּן־לֵיִלָּה הָיָה וּבִן־לֵיָלָה אָבָד: ַןאָנִי לָא אַחוּס עַל־נִינָוָה הַעַיר הַגָּדוֹלֵה אֲשֶׁר יָשׁ־בַּה הַרְבָּה מֶשְׁתִים־ 🦟 עשרה רבו אדם אשר לא־ידע בין־ימינו לשמאלו ובהמה רבה:

Jas (8) & DONID KINCHI

(יא) ואני לא אחום. סרבה נויצב רבוא אדם יוחר מי"ב רבוא אדם ורבוא סוא משרת אלפים ומלח משתים במאריך ספ"ב והשיץ אינים דגושם: אדם. כולל-זכרים ונקבות: אשר לא ריע. שהם קטנים ולא ידעו בין ימינם לשמאלם ואין בהם חשא ואין להם שונש אלא בעבור האבות וכיון שהאבות בבו הנם כים רט בלא שונש וכן בהמם רבם שיש בעיר והכרנים אין לה עונג וזכות ושל כל אלה ראוי לחום ולחתול וכל שכן של רבים:

(.3)) JOJO @ SANHEDRIN

Mishnah The Mishnah cites the next three cases from the previous Mishnah's list:

קבור - One who cohabits with another male, וְעַל הַבְּהַמֶּה - or with an animal, and a woman who brings an animal upon herself – in all these cases the punishment is stoning.[38]

The law is that the animal with whom the bestiality was committed is also stoned. [39] The Mishnah now seeks the reason for this strange law:

אַלָא בָּהָמָה מָה הָטָא בָּהָמָה מָה הָטָא בּהָמָה מָה הָטָאָה - If the person sinned, in what way did the animal sin? אַלא לפי שַבָּאה לָאַרֶם הַקַּלָה של ידה לפיכה אמר הכתוב תסקל – But since a downfall came upon a man through it, therefore Scripture said that it should be stoned. שלא הָהָא בַּהְמָה עוֹבֶרָת בַּשׁוֹפְ – Another explanation, שלא הָהָא בַּהְמָה עוֹבֶרָת בַּשׁוֹפְ – so that it should not occur that an animal passes in the street וואמרו זו היא שַנְּקָל בְּלוֹנִי עַל וַדָּה – and [people] say: This is the one that caused So-and-so to be stoned.[41]

( ה ניקי ממון ה) ראבק ( ה) ניקי ממון ה) RAMBAM

השנת הראב"ד

היא. שור שהוא טרפה שהרג 🛎

ר אין גומרין דינו של שור אלא בפני בעליו אם היו לו בעלים. אבל אם לא היו לו בעלים שמר המדבר ושור ההקדש ושור גר שמת

ואין לו יורשין אם המית הרי זה נסקל וגומרין דינו אע"פ שאין לו בעלים : וכן שור האשה ושור היתומש ושור האפטרופין שהמיתו נסקלין. האין האפטרופין משלמין את הכופר שהכופר כפרה הוא והקטנים

החרשים והשוטים אינן בני חיוב כדי שיהיו צריכין כפרה : ז ישור שהוא טרפה שהרג את הנפש או שהיה השור של אדם טרפה אינו נסקל שנאמר וגם בעלין יומת כמיתת הבעלים כך מיתת השור וכיון שבעליו כמת הם חשובים הנפש ונוי ואינו צריכין מיתה פד ואין צריכין מיתה הרי זה פטור : ת המשסה כלב בחבירו והרגו אין הכלב וה פטור. לפני לפנים ולם נפי נים ב נסקל, וכן אם גירה בו בהמה או חיה והרגוהו. אבל אם שסה בו נחש ואפילו

השיכו בו והרגו הנחש נסקל. שארס הנחש שהמית מעצמו הוא מקיאו, לפיכך זה האדם שהשיך בו הנו

ט אין הבהמה פטור ממיתת בית דין : נסקלת אם המיתה עד שתתכוון להזיק למי שהיא חייבת עליו סקילה אבל שור שהיה מתכוון להרוג את הבהמה והרג את האדם.

נתכוון לנכרי והרג בן ישראל. נתכוון לנפלים והרג בן קיימה פטור מן המיתה. ואם היה מועד הבעלים חייבין בכופר, או בקנס אם המית עבד, אע"פ שהרג

בלא כוונה הואיל והוא מועד לזה:

(16.17) JILO JUN (ID WINCHAS CHINDICH

ולם הילת שור לריך בית דין של עשרים ושלשה סמוכים, כמו דיני נפשות של אדם, ויליף ג"כ מהיקשא הנ"ל במשנה ראשונה דסנהדרין, וכן הלכה, ומבואר בר"מ פ"ה מסנהדרין ה"ב. ועיין סנהדרין ל"ב ע"א, דחשב התם במשנה הרבה חילוקים בין דיני ממונות לדיני נפשות, ואמרינן שם ל"ו ע"ב, וכולן אין נוהגים בשור הנסקל חוץ מבית דין של עשרים ושלשה, מנא הני מילי וכו', ופירש רש"י שם ד"ה לא תטה, כיון דהנך כולם להצלה אתי מה לנו להצלתו של שור, ומסתברא דהיקשא שור לאדם דוקא לענין עשרים ושלשה שהוא עיקר הדין ותחילתו וכו', וכן הוא בר"מ פי"א מסנהדרין ה"ד. ונראה לי דדוקא אלו הדברים שחשב שם אינם נוהגים בשור, כמו שאמר על המשנה, אבל נראה פשוט, כמו שדיני נפשות של אדם אינם נוהגים אלא בפני הבית בזמן שיש כהן וגם בומן שסנהדרין יושבים בלשכת הגזית, וארבעים שנה קודם החורבן שבטלו דיני נפשות מישראל, עיין ש"ס שם מ"א ע"א ור"מ שם פי"ד הי"ג, הכי נמי. דין שור הנסקל לא היה נוהג, כי זה ג"כ עיקר דין ותחילתו כמו עשרים ושלשה, על כן לא היה נוהג רק בזמן שדיני נפשוח היו נוהגים, כן נראה לי פשוטיחי.

( ) INP ) " O> JI'>) (12) R' BACHYA

(כה) וכי יגח שור את איש. הזכיר באדם לשון נגיחה, אבל בבהמה, בשור שהמית שור, הוכיר נגיפה ואמר: וכי יגוף ®, ואמרו רז"ל בכבא קמא :: אדם דאית ליה מזלא הזכיר בן נגיחה. כלומר שעשה במתכוין \* וכהשגחה פרטית. בהמה דלית לה מולא הזכיר בה נגיפה. כלומר בדרך מקרה. סקול יסקל השור<sup>(A)</sup>אין מיתת השור לקחת הדין מן השור אלא לקחת הדין מבעליו כדי שיזהר בשמירתו. ואם לא יוהר הרי הוא יודע שיפסיד ממונו. זהו על דרך הפשט. והוא דעת הרמב"ן 🙉 אמנם יש דעת אחרת בי שור שהמית את האדם והוא הדין חיה ועוף שהמיתוי, על כל פנים נקשר בו הכח \* שנקשר בנחש הקדמוני, ולכך המשילו הכמים מכת הדבר לנגיחת השור. ממה שאמרו במסכת תענית ריש פרק סדר תעניות \* דאמר: שלשה מתים ביום אחד אין זה דבר, בשלשה ימים בזה אחר זה הרי זה דבר \*. וכן בשור 6: אם נגח שלשה פעמים ביום אחד אין זה מועד. שלשה פעמים בשלשה ימים זה אחר זה הרי זה מועד, שנאמר: ואם שול נגח הוא מתמול שלשום \*, דברי רבי יהודה, ופליג עליה רבי מאיר דאמר רחק נגיחותיו \* חייב, קרב נגיחותיו לא כל שכן. ואע"ם כן • קיימא לן כרבי יהודה?. ואמרו ° עוד שהשור בימי ניסן השטן מרקד לו בין קרניו, וידוע כי הוא מושך כח ממתת הדין שכתוב: ופני שור מהשמאל". ומצשה עשו חכמים בתרנגול שהרג את הנפש והכיאוהו לבית דין וסקלוהו 10, ודבר הכתוב בהווה כשהוכיר שור אבל הוא הדין לשאר בעלי חיים. וכבר ידעת כי בזמן התלמוד היה השטן פתדמה ומתראה לעיני הבריות עד שהוצרכו לבקש רחמים שיתעלם מהם 11.

MABMAR (E) CHEG

ומה שהבהמה נהרגת אם הרגה אדם אין זה עונש לה כפי שלועגים לנו המינים ז, אלא זה עונש לבעליה, ולפיכך נאסר ליהנות בבשרה כדי שיקפיד בעל הבהמה בשמירתה, וידע שאם תהרוג קטן או גדול, בן חורין או עבד, הפסיד דמיה על כל פנים, ואם היתה מועדת נתחייב כופר נוסף על אבדן דמיה 3 והוא הטעם עצמו בהריגת בהמה הנרבעת, כדי שיזהר בה בעל הבהמה וישמרנה כשמירתו אנשי ביתו כדי שלא תאבד לו 9, כי חמלת בני אדם על ממונם כחמלתם על עצמם, ומקצת בני אדם מעדיף ממונו על עצמו 1, אבל ההשואה ביניהם יי הרי הוא על הרוב, ולקחת הותנו לעבדים ואת חמורינו 12.

THE precepts of the fifth class, enumerated in the Section "On Damages" (Sepher nezikin), aim at the removal of wrong and the prevention of injury. As we are strongly recommended to prevent damage, we are responsible for every damage caused by our property or through our work in so far as it is in our power to take care and to guard it from becoming injurious. We are, therefore, responsible for all damage caused by our cattle; we must guard them. The same is the case with fire and pits; they are made by man, and he can be careful that they do not cause damage. I will point out the equity of the various laws in this respect. No compensation is enforced for damage caused by the mouth or the foot of an animal in a public thoroughfare; because this cannot be guarded against, and the damage caused there is not very large. Those who place their things in a public place are themselves guilty of neglect, and expose their property to injury. But compensation is given for damage caused to the property of a person in his own field by the tooth or the foot of an animal. It is different in the case of damage caused by the horn of animals or the like. The animal can be guarded everywhere [and prevented from causing injury], whilst those who pass public thoroughfares cannot sufficiently take care against accidents of this kind. In this case the law is the same for all places; but there is a difference whether the owner of the animal has been warned concerning it or not (mu'ad or tam). If the animal has not been in the habit of causing damage, the owner need only pay half the damage; but damage caused by an animal which has been in the habit of doing so, and has been known as savage, must be paid in full. The compensation for a slave is uniformly estimated at half the value fixed for a free man. For in the law concerning the valuation of man you find the highest valuation at sixty shekels, whilst the money to be paid for a slave is fixed at thirty shekels silver. The killing of an animal that has killed a human being (Exod. xxi. 28, 29) is not a punishment to the animal, as the dissenters insinuate against us, but it is a fine imposed on the owner of that animal. For the same reason the use of its flesh is prohibited. The owner of an animal will, therefore, take the greatest possible care in guarding it; he will know that if any person is killed by the animal, whether that person be grown up or young, free or in bondage, he forfeits at least the animal; and in case he has already received a warning concerning it, he will have to pay a ransom in addition to the loss of the animal. This is also the reason why a beast is killed that has been used by a human being for an immoral purpose (Lev. xx. 15, 16); its owner will be more careful as regards his beast, will guard it, and never lose sight of it, just as he watches his household: for people fear the loss of their property as much as that of their own life; some even more, but most people hold both in the same estimation. Comp. "and to take us for bondmen, and our asses" (Gen. xliii. 18).

(Sil CNE) (SN (H) RAMBAN

(ה) דמכם לנפשתיכם. דמכם נפשותיכם. כלומר דמכם שהוא נפשותיכם. כדרך לכל כלי המשכן \*. וכן השלישי לאבשלום \*. ויש לפרש את דמכם לנפשותיכם בנפשותיכם 4. כי נפש כל בשר דמו בנפשו הוא. וכמוהו וכל דם לא תאכלו בכל מושבותיכם לעוף ולבהמה 4. פתרונו בעוף או בבהמה. והנכון שיאמר הדם שהוא לנפש בכם " אדרוש, הגיד כי הדם הוא הנפש 45, ורמז כי על שופך הנפש הוא מחייב מיתה. לא על דם האיברים שאין הנשמה תלויה בהם 16. ורבותינו 17 דרשו בו הורג את עצמו. את דמכם מנפשותיכם אדרוש 14: מיד כל חיה אדרשנו. תמה אני 40 אם הדרישה כמשמעה, מיד החיה כמו מיד האדם להיות עונש בדבר, ואין בחיה דעת שתענש או שתקבל שכר. ואולי יהיה כן בענין דם האדם לבדו • שכל החיה שתטרוף אותו תטרף כי גזרת מלך היא. וזה טעם סקול יסקל השור ולא יאכל את בשרו \*, ואיננו להעניש את בעליו בממון. כי אפילו שור המדבר חייב מיתה 50, וצוה כן בבני נח כבישראל. ויהיה טעם שופך דם האדם. כל שופך בין חיה בין אדם והנה דמו נדרש בבית דין ובידי שמים 5. ויתכן שיהיה טעם מיד כל חיה. שתהיה הנקמה בשופך הדם מיד כל חיה. כמו כי לקחה מיד ה' כפלים בכל חטאתיה בל, ואמר אך דמכם אדרוש ולא ביד כל חיה. כי אשלח ברוצח כל חית הארץ ואשלח בו גם האדם י, ולא ינצל מידם וכמוהו מכל צוררי הייתי חרפה 53, מידם. זה חלק אדם רשע מאלהים ונחלת אמרו מאל 54. ואולי הדרישה מיד החיה היא שלא תטרוף האדם כי כן שם בטבעם. וסוד הענין כי בעת היצירה נתן לאדם את כל עשב זורע זרע ואת כל העץ אשר בו פרי עץ לאכלה. ונתן לחיה את כל ירק עשב לאכלה. ואמר הכתוב ויהי כן 55, כי הוא טבעם ומנהגם. ועתה כאשר אמר באדם שישחוט הבעלי החיים והושם בטבע 50 או במנהג שיהיו בעלי החיים זה לזה לאכלה. הוצרך לצוות שיהיו שאר בעלי החיים לבני אדם טרף לשיניהם. והם ייראו מהם ולא יטרופו בהם. ואמר ואך את דמכם לנפשותיכם, לרמוז כי לא ידרוש דם חיה מיד חברתה. אם כן נשאר בהם לטרוף זו את זו. וזה טעם הזכירו איסור שפיכת דמים בכאן מפני היתר השחיטה שהיה המנהג לשפוך דם. כי על דעת רבותינו 57 כבר הזהיר אדם הראשון בזה. אבל מפני השחיטה הוצרך לומר התרתי לכם לשפוך דם כל חי זולתי דמכם שיהיה אסור לכם ולכל החיים שלא יהיה להם טבע לשפוך אותו:

AT THE HAND OF EVERY BEAST WILL I REQUIRE IT. I wonder: if "the requiring" is here meant in its usual sense, i.e., from the hand of the beast as well as from the hand of man, in both cases there will be punishment in the matter, but the beast has no reason [with which to discern between good and evil] so that it should be punished or rewarded! Perhaps this principle applies only to spilling man's blood; every beast that will devour him will itself be devoured, for such is the decree of the King. And this is the reason [why Scripture says of an ox that killed a human being, the ox shall surely be stoned, and its flesh shall not be eaten. 192 This is not a form of monetary punishment for the owner since even an ownerless ox is subject to the death penalty, 193 and the command applies alike to the sons of Noah 64 and to the Israelites. The meaning of Who so sheddeth man's blood 194 would thus be, "all shedders" whether beast or man, their blood will be required by the Court on earth and 195 by the hand of Heaven.

It is possible that the meaning of the expression, at the hand of every beast, is that the vengeance upon the shedder of blood will be at the hand of every beast, just as it is said, That she hath received of the Eternal's hand double of all her sins. <sup>196</sup> Thus He says, "Surely your blood will I require and avenge at the hand of every beast for I will send against the murderer all beasts of the earth, and I will also send against him the hand of man, and he will not escape them." Similarly, Because of all mine adversaries I am become a reproach, <sup>197</sup> meaning "because of the hand of all mine adversaries;" This is the portion of a wicked man from G-d, and the heritage appointed unto him by G-d, <sup>198</sup> [meaning this is the portion of a wicked man by the hand of G-d].

Perhaps the requiring at the hand of the beast means that she should not devour man for so He established their nature. The secret of the matter is that at the time of creation He gave man every herb bearing seed... and every tree in which is the fruit of a tree... for food, <sup>199</sup> and to the beast He gave every green herb for food, <sup>200</sup> and Scripture says, and it was so, <sup>200</sup> meaning that such was their nature and habit. But now when He said of man that he

may slaughter the lower living creatures for food and it was so placed in nature or habit that living creatures should eat each other, it became necessary to command that the other living creatures be unto men a prey to their teeth 201 while they are to fear men and not devour them. And He said, And surely, your blood of your lives will I require, in order to hint that He will not require the blood of one beast from the hand of another. This being so, it was thus left to them to devour one another. And this is the reason why He mentioned here the prohibition of spilling the blood of man; it is on account of the permission given here for slaughtering, which became the customary way of spilling blood since in the opinion of our Rabbis, <sup>202</sup> Adam had already been admonished against spilling blood. But on account of the permission for slaughtering, it became necessary for Him to say, "I have permitted you to spill the blood of every living thing except your own blood. This is forbidden to you as well as to all living things for it will not be their nature to spill it."

P'N NEIN (TO) R' REUVEN MARGALIYOS

ככ. שור הנסקל כעשרים ושלשה כוי כמיתת בעלים כך מיתת השור, יעוין ברמבין פי נח טי ה שכתב בטעם גזירת מלך כי סקול יסקל השור ולא יאכל את בשרו שאיננו להעניש את בעליו בממון כי אפילו שור המדבר חייב מיתה (עי שו"ת הרשב"א ח"א טי קי"ד וראה רמב"ם הל' נזקי ממון פ"י ה"ו ובנו"כ) וצוה כן בבני נח כבישראל, ולו היה בהמתת השור רק לסלק המשחית שור נגח או במיתה כל דהי סגי מאשר אמרה תורה לסקלו מוכח שהיא מיתת עונש כגבי אדם ראה בס' שערי זהר הכא דיש נפשא דמרכיבין לה בבהמה וא"כ איכא נשיאת עון בבעל חי וגם כפרה ראה מקור הסד לס' חסידים סיי מ"ו אות ד באריכות.

## (1:10) API NILORASH

אני

אָמִרְתִּי שֶׁתְּהֵא רוּחִי דָנָה בָהֶן וְהֵן לֹא כִּחֲשׁוּ הֲהֵינֵי מְשַׁגְּמֶז אֵלוּ בְאֵלוּ דַּאֲמֵר רַבִּי אֶלְעָזָר אֵין לְךּ שֶׁהוּא מִתְחַיֶּב בָּאָדָם הַזֶּה אֶלָּא אָדָם כֵּיּוֹצֵא בוֹ רַבִּי נָתָן אוֹמֵר אֲפִלּוּ וְאֵב וְכָלֶב רַבִּי הוּנָא בֵּר גוּרְיוֹן אָמֵר אֲפִלוּ מֵקֵל אֲפָלוּ וְצִוּעָה הָדָא הוּא דְכְתִיב (ישעיה ט. ג) 'כִּי אֶת עֹל סֻבְּלוֹ וְאֵת מֵטֵה שִׁכְמוֹ שׁבֶט הַנֹּגֵשׁ בּוֹ הַחִתֹּת כְּיוֹם מִדְיָן' כְּיוֹם הַדִּין אָמֵר רַבִּי אַחָא אַף אִילְנֵי סְרָק עֲתִידִין לִתֵּן דִּין וְחֶשְׁבּוֹן רַבָּנָן אָמְרִי הִין וְחֶשְׁבּוֹן אַף עִצִים נוֹתְנִין דִּין וְחֶשְׁבּוֹן אָמַר רַבִּי יְהוֹשֻׁעַ בַּר נְחֶמְיָה אֵינִי דָן רוּחָן בְּעַצְמֶן שֶׁבָּשֶׁר וָדָם הֵן אֶלָּא הָבִי אֲנִי מֵבִיא עְׁלֵיהֶם מִעוּט שָׁנִים שֶׁקָצַבְתִּי עֲלֵיהֶם בָּעוֹלָם הַזֶּה וְאָנִי מְבִיא עְׁלֵיהֶם מִעוּט שָׁנִים שֶׁקָצַבְתִּי עְלֵיהֶם כִּיוֹלָם הָזֶה

תשובה אפשר שהרב ז"ל לא נתכוון בפירושי התורה לומר שכן הלכה. אלא לומר שאין העונש מקנס הבעלים שהרי שור המדבר חייב לרבי מאיר. ולא נחלקו רבי מאיר ורבי יהודה בדבר זה לומר שזה מדין קנס הבעלים לרבי יהודה ולרבי מאיר מגזרת הכתוב. ומ״מ מה שעלה בדעתך שכל סתם ומחלוקת בצדו הלכה כמחלוקת ולא כאותו סתם, זה אינו. ובההיא דהחולץ לא אמרו הוה ליה סתם ואחר כך מחלוקת והלכה כמחלוקת, אלא אין הלכה כסתם אמרו. ונפקא מינה להיכא דמסתבר טעמא כמחלוקת שבצדו יכלינן למימר דאין הלכה כאותו סתם וכדאיתא בנדה בפרק המפלת (ל. ב) וכן בפרק בא סימן התחתון (שם נ, אן. וטעמא משום דכל סתם שיש מחלוקת בצדו אינו סתם גמור אלא אותו סתם ומחלוקתו. דיחיד ורבים דהלכה כרבים ופעמים הלכה כיחיד היכא דמסתבר טעמיה. וההיא דפרק החולץ לפי שהקשינו לר׳ יוחנן דפסק התם דלא כסתמא דמתניתין דכל הנשים לא יתארסו אלא כרבי יהודה דפליג עלה. ואמרינן והאמר ר' יוחנן הלכה כסתם משנה, משום הכי אמרינן מאן דרמא לא חש לקמחיה דהאי לא סתם גמור הוא דנרמי אכלליה דרבי יוחנן מיהא. דעד כאן לא אמר רבי יוחנן אלא בסתם גמור שאין מחלוקת בצדו. אבל כל היכא דאיכא מחלוקת בצדו אין אומרין בכי הא הלכה כסתם אלא הוה ליה כמחלוקת יחיד אצל רבים. ונפקא מינה להיכא דמסתבר טעמא דמחלוקת כדאמרן. ולפיכך פסק בההיא כרבי יהודה משום דמסתבר ליה טעמיה. ותדע לך דסתם ומחלוקת בצדו סתם מתניתין מיקרי ופסקינן כותיה. שהרי מתניתין נשבת קנו, ב) דמחתכין את הדלועין לפני בהמה ואת הנבילה לפני הכלבים, הרי מחלוקת רבי יהודה בצדו. וכדתנן התם רבי יהודה אומר אם לא היתה נבילה מערב שבת לא יזיזנה ממקומה. ואפילו הכי קרינן ליה סתמא ופסקינו כותיה. וכדאמרינן בריש פרק קמא דביצה (ב, אן גבי שבת דסתם לן תנא כר׳ שמעון דתנן מחתכין את הדלועין לפני הבהמה וכו׳. ודכותה נמי בשבת בסוף פרק כל הכלים (קכו, ב) דמקשה נגר הנגרר נמי סתמא היא ואע"ג דפליג כה רבי יהודה.



I intended that My spirit should judge [i.e. rule and guide] them, but they refused; behold, therefore, I will bend them<sup>5</sup> (meshaggeman) through suffering. I intended that My spirit should judge them, but they refused; behold, therefore, I will bend them [break their power] through each other, for R. Eleazar said: None becomes answerable for [injury done to] man save another man like himself.<sup>6</sup> R. Nathan said: Even a dog or a wolf is answerable. R. Huna b. Gorion said: Even a staff or a thong is answerable, as it is written, For the yoke of his burden . . . Thou hast broken as in the day of Midian (Isa. IX, 3).<sup>7</sup> R. Aha said: Even barren trees<sup>8</sup> will have to render an account. The Rabbis proved it from the following: For the tree of the field is man (Deut. XX, 19)<sup>9</sup>; just as man must render an account, so must trees render an account.

of the 1700 (18) to yearles YAAKOV WEINBERG

ויש טעם ברור לחלק בין מיתת השור ותשלומי כופר. דמיתת השור אינה קשורה למעשה עבירה או פשיעה של הבעלים. והראי׳ שגם שור של הפקר כגון שור המדבר דינו להיות נסקל (עי׳ רמב״ם הל׳ נזקי ממון פ״י ה״ו, ועי׳ ג״כ שם הַיֵּ״א), ובע״כ שדין זה אינו עונש וקנס או כפרה על הבעלים אלא זכו דין על הבהמה, דכיון שבאה תקלה על ידה שאדם נהרג על ידה הרי התורה הפקיעה ממנה את הזכות לחיות (ומה שפטורה בנתכוונה להרוג את זה והרגה את זה לר׳ שמעון, ולכו״ע בנתכוונה להרוג את הבהמה והרגה את האדם, היינו משום דדרשינן כמיתת בעלים כך מיתת השור, וביסוד הדברים אפשר מפני שזה נחשב כאילו המעשה נעשה מאליו, ואכמ"ל). וממילא מובן שדין זה אינו אלא לאחר שמת הנהרג לגמרי, דאז זה זה נחשב דבאה תקלה על ידה, וזה כעין לגבי טומאה דילפינן מ״אשר ימות״ עד שתצא נפשו, דהתם לא שייך אימוד כדברי הדבר אברהם. וע"כ מובן שהתורה הדגישה "ומת" דווקא לגבי שור תם, דהתם אין כאן מעשה עבירה ופשיעה מצד הבעלים ובע״כ שדין מיתה הוא דין על הבהמה וממילא הוא חל רק אחרי שיצאה נפשו של הנהרג לגמרי.

[שלא לַאַכֹל שור הַנַּסְקַל]

שלא נאכל בשר שור הַנָּסְקַל, אַפָּלוּ נִשְׁחַט כַּרָאוּי, מִבֵּינַן שֶׁנּגְמַר דִּינוֹ 🍱 📜 בְּשֶׁרוֹ אָסוּר, כֵּן מְפֹּרָשׁ בַּפְּכִילְתָּא, שֶׁנָּאֱמֵר ״וְלֹא יֵאָכֵל אֶת בְּשֶּׁרוֹ״, וְלַאוּ דּוָקָא שור אֶלָּא אַף כָּל הַפַּוּיִקִין בְּהַכָּה חַיָּה וְעוֹף, אֶלָּא שֶׁיְדַבּּר בָּרָגִיל.

משרשֵי הַפָּצוָה כָּדֵי לְהַסְכִּים בִּדַעִתָּנוּ שֶׁבֶּל מִי שֶׁבָּאָה תַקְלָה עַל יָדוֹ מְרָחָק וָנְמָאַס עם אֱלֹהִים וְעָם אֲנָשִׁים, וַאָפִלּוּ שׁוֹגֵג כְּמוֹ הַבְּהַמָה שֶׁאֵין לָהּ דַּעַת, וְכָל שַּבָּן מֵוִיד. וּבְתִתֵּנוּ דַעְתַּנוּ עַל דָּבָר זֶה יְבִיאֵנוּ לְהִיָּהֵר הַרְבֵּה בְּכָל מַצְשֵׁינוּ עַד שַלֹּא תַצֵּא תַקַּלָה מָתַּחַת יַדְנוּ לְעוֹלַם.

( P) NBN) pron no (19 SEFER HA CHNUCK)

מָדִינֵי הַמָּצְוָה, מַה שֵׁבֵּאֲרוּ זִכְרוֹנָם לְבָרֶכָה שֶׁבֵּין מָם בֵּין מוּעַד נְסְקָל עַל כָּל בַּרַיַּה שֲמַמִית, בֵּין אִישׁ אוֹ אָשָּה אוֹ קָטָן אוֹ עֶבֶר, וְשֶׁאֵין גּוֹמְרִין דִּינוֹ אֶלָּא בִּפְנֵי רָצֶלִים, וְבֵן מַה שֶּׁאָמְרוּ שֶׁיִשׁ צְדָדִין הַרְבֵּה שֶׁהַשׁוֹר מַמִית וְאֵינוֹ בְּעֶלִים, וְבֵּילִים, וְבֵן מַה שֶּׁאָמְרוּ שֶׁיִשׁ צְדָדִין הַרְבֵּה שֶׁהַשׁוֹר מַמִית וְאֵינוֹ נסקל, ויתר פרטיה, מבארים בַּקְמַא.

וְנוֹהָגַת מְצְוַת אָפּוּר בְּשָּׁרוֹ בִּזְכָרִים וּנְקַבוֹת, וּבְאֶרֵץ יִשְּׂרָאֵל דַּוֹקָא נוֹהֵג דִּין שור הַנִּסְקָל עַל פִּי סְמוּכִין, וּבְבֵית דִין שֶׁל כ״ג. וְעוֹבֵר עָלֶיהָ וְאָכַל כְּזַיִּת מִבְּשָּׁרוֹ

[NOT TO EAT ANY OX SENTENCED TO DEATH BY STONING] 52 that we should not eat the flesh of an ox sentenced to stoning, even if it was properly ritually slain; for once its judgment was completed (sentence was passed), its flesh is forbidden. So is it explained in the Midrash Mechilta: 1 for it is stated, and its flesh shall not be eaten (Exodus 21:28). This does not mean specifically an ox, but any injuring creature, domestic or wild animal, or bird;2 Scripture merely spoke of what is usual.

At the root of the precept lies the aim that we should realize in our thinking that whatever was the cause of a disaster or misfortune is to be scorned as something abhorrent to both God and humanity, even if it acted unintentionally, such as an animal which is witless, and all the more certainly a deliberate perpetrator of injury. As we reflect on this thought, it will influence us to be so very careful in all our deeds that no disaster or misfortune should ever issue from under our hands.

Among the laws of the precept there is what the Sages of blessed memory explained, 3 that whether it is a tam (an animal only beginning to cause fatal injury) or a mu'ad (a habitual killer), it is stoned to death for any person it kills, be it a man or a woman, a child, or a servant; 4 that its judgment is not to be completed (and sentence passed) except in its owner's presence, if it has an owner; 5 so also what the Sages said, that there are many ways in which an ox can kill and not be stoned to death. 6 [These] and its other details are explained in the Talmud tractate Bava Kamma.

The ban on eating its flesh applies to both man and woman; but only in the land of Israel can a case of an ox to be stoned be tried, by ordained, authorized persons 7—and that in a beth din of twenty-three [judges]. If someone transgresses it and eats of its flesh the amount of an olive, deliberately, he is given whiplashes.

(GNPA) P1910 NO 000 (20) SEFER CHASIDIM

תקמט יו״ד קטנה שבאותיות לפי שאם יבא אדם במקום שאין מכירין אותו וכסבורים שלמד שיודה ויאמר אל תכבדוני כי לא למדתי [א] לכך נקרא יוד לשון יודה. ותמצא בני אדם שאינם מהוגנים שנתחתנו בהם בני הגדולים וגם תמצא שהם שליטים בעיר מפני שהיו אבותיהם משפילים את עצמם לפיכך נהפך הגלגל שבניהם עשירים וראשים ומתחתנים בהם הגדולים אע״פ שאינם ראוים זה נעשה בזכות שאבותיהם השפילו את עצמם. ופעמים שתמצא שליטים ועשירים ולא בעבור מעשיהם הטובים אלא שהיו בני דורם משפילים אותם או אבותיהם ומשפחתם ומביישים פניהם מפני דופי שיש בהם והקב״ה אינו רוצה בכושת בני אדם שהרי היו קוברים את האבן שנסקל בה ואת העץ שנתלה בה שלא יתביישו קרוביו [נ] ופן יתנאו שאר משפחות על זאת. ואם תאמר והלא [נ] סתמו טבעתה של בילגה מפני מרים בת בילגה [ד], בית דין רשאין לעשות לשם שמים גדרים שיהא כל אדם מוכיח את בניו ואת בנותיו.

17730 NO (ZI) SANHEDRIN

Rav Sheishess replies:

תְנִיתוּהָ – You have learned the answer to this in a Baraisa, which states: מָּת – IF regarding trees, אַנְוֹת שָׁאִין אוֹכְלִין וְאֵין שִׁוֹתִין וְאֵין מְרִיחִין – IF regarding trees, אַמְרָה תּוֹרָה הַשְּׁחָת – IF regarding trees, which neither eat nor drink nor smell, אַמְרָה תּוֹרָה הַשְּׁחָת – The torah said: destroy, burn and eradicate them (בּיִּלְה עַל יָדָן – The torah said: destroy, burn and eradicate them upon a person through them, (בּיִּל יִדָן הַמְּלָה עַל יָדָן – then one who leads his fellow astray from the paths of life to the paths of destruction, burning and eradication. (25) Thus, argues Rav Sheishess, we see that the object of sin is destroyed on the basis of downfall alone. (26)

(3-2:51) 1-711 (22) VA'YIKRA

<sup>10</sup> Any man of the House of Israel and of the proselyte who dwells among them who will consume any blood — I shall concentrate My attention upon the soul consuming the blood, and I will cut it off from its people. <sup>11</sup>For the soul of the flesh is in the blood\* and I have assigned it for you upon the Altar to provide atonement for your souls; for it is the blood that atones for the soul. <sup>12</sup> Therefore I have said to the Children of Israel: "Any person among you may not consume blood; and the proselyte who dwells among you may not consume blood."

הַאַבֶּלֶת אֶת־הַדָּם וְהַכְּרַתִּי אֹתָה מִקֶּרֶב עַמָּה: ֹפִי־נֵפֶשׁ הַבָּשָׂר בַּדֵּם הַוֹאֹ וַאֲנִי נְתַּתִּיו לָבֶם עְל־הַמִּוְבֶּח לְכַפֵּר עַל־נַפְשְׁתִיכֶם כִּי־הַדָּם הָוֹא בַּנֵּפֶשׁ בִּיְבַפֶּר: עַל־בֵּן אָמַרְתִּי לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל בָּלְ־נֵפֶשׁ מִבֶּם לֹא־תִאכַל דָּם וְהַגֵּר
 בְּיַבַּפְר: עַל־בֵּן אָמַרְתִּי לִבְנֵי יִשְׂרָאֵל בָּל־נֵפֶשׁ מִבֶּם לֹא־תִאכַל דָּם:
 בְּבַבְּר בַּתְוֹבְבֵם לֹא־יָאבַל דָּם:

כי האדם התפשטות חיונותו היא גם בבשר וגם בעלמות, ונקרא בדבריהם כדן הבלא דגרמי שנשאר אחר כמה שנים בעלמות, ולוה אינם נרקבים הלדיקים כהן, ויש רשעים שנמשלו כבהמות, והן הנה שאינם עומדים בתחיית המחים ללד שיבשו עלמותם ונרקבי, וכלמה הנפש והלכה לה כרות הבהמה:

ואגי גתתיו וגו'. פירוש ומדע שהדם הוא הנפש שהרי אני נחמיו לכם וגו' לכפר על נפשומיכם, נפש מחת נפש, הרי כי הדם הוא הנפש:

עוד יכוון הכחוב להזהיר על נפט הבחתה לבל המיחה כי לא נחן ה' דם הבחתה לנו אלא לכפר על נפטוחינו, והוא אומרו נממיו לכם על המובח לשלול זולת סיבה זו שאינו לנו במחנה לעשוח כל אשר נחפון עשוח בן, וחמלא (עי מנהדרין ב) שדין הריגם בהמה לריך שיהיה על פי ביח דין של כ"ג, מדין הריגם בהמה לריך שיהיה על פי ביח דין של כ"ג, כתשפע אדם שהחרה בחתה לישחע אלא ללרכי בשרה כי תאוה נפט אדם החרה בהמה לישחע אלא ללרכי בשרה כי תאוה נפט אדם לחכול בשר, שכן גמר קונה עולתו והקנה לנו דכחיב (דבים יב כ) כי תאוה נפטך לאכול בשר בכל אות וגו':

PIPO TIK (23) OHR HA'CHAIM

יא כי גפש הבשר וגו'. לריך לדעת נחינת טעם למה מחר זה, ולפי מה שפירשתי למעלה הן הן הדברים שכתבנו, שנותן הטעם למה תכרת נפש האוכלת, ללד שיש בדם הנפש, והוא נותן בתוכו נפש הבהמית, אלא שעדיין יש לנו הקור, למה אמר נפש הבשר ולא אמר כי הנפש בדם היא: וגראה שנתחכם ה' להשיב לשואל למה לא אתר גם הבשר כי גם בו היה חיות הבהמי, וכשאדם אוכלו יגרום הפגם בנפשו, לזה אמר וכי נפש הבהמי היתה בבשר, לא היתה אלא בדמו של בשר והדם היה מחיה הבשר, ואין הנפש בבשר כל עיקר, כאומרו נפש הבשר בדם היא, הנפש ולא בבשר כל עיקר, כאומרו נפש הבשר בדם היא, הנפש ולא בבשר כל עיקר, כאומרו נפש הבשר בדם היא, הנפש ולא בבשר, וחלו הכינה ה' בתכונת אדם,