# Are We Progressing or Regressing? The Doctrine of Degeneration



Rabbi Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue Sukkos 2011/5772

# **©**IscoveryNews.

#### Are Shrinking Brains Making Us Smarter?

The average size of the human brain has decreased by about 10 percent over the last 30,000 years.

Mon Feb 7, 2011 11:05 AM ET | content provided by AFP

Human brains have shrunk over the past 30,000 years, puzzling scientists who argue it is not a sign we are growing dumber but that evolution is making the key motor leaner and more efficient.

The average size of modern humans — *Homo sapiens* — has decreased about 10 percent during that period — from 1,500 to 1,359 cubic centimeters (91 to 83 cubic inches), the size of a tennis ball.

Women's brains, which are smaller on average than those of men, have experienced an equivalent drop in size.

These measurements were taken using skulls found in Europe, the Middle East and Asia.

"I'd called that a major downsizing in an evolutionary eye blink," John Hawks of the University of Michigan told *Discover* magazine.

But other anthropologists note that brain shrinkage is not very surprising since the stronger and larger we are, the more gray matter we need to control this larger mass.

The Neanderthal, a cousin of the modern human who disappeared about 30 millennia ago for still unknown reasons, was far more massive and had a larger brain.

The Cro-Magnons who left cave paintings of large animals in the monumental Lascaux cave over 17,000 years ago were the Homo sapiens with the biggest brain. They were also stronger than their modern descendants.

Psychology professor David Geary of the University of Missouri said these traits were necessary to survive in a hostile environment.

He has studied the evolution of skull sizes 1.9 million to 10,000 years old as our ancestors and cousins lived in an increasingly complex social environment.

Geary and his colleagues used population density as a measure of social complexity, with the hypothesis that the more humans are living closer together, the greater the exchanges between group, the division of labor and the rich and varied interactions between people.

They found that brain size decreased as population density increased.

"As complex societies emerged, the brain became smaller because people did not have to be as smart to stay alive," Geary told AFP.

But the downsizing does not mean modern humans are dumber than their ancestors -rather, they simply developed different, more sophisticated forms of intelligence, said Brian Hare, an assistant professor of anthropology at Duke University.

He noted that the same phenomenon can be observed in domestic animals compared to their wild counterparts.

So while huskies may have smaller brains than wolves, they are smarter and more sophisticated because they can understand human communicative gestures, behaving similarly to human children.

"Even though the chimps have a larger brain (than the bonobo, the closest extant relative to humans), and even though a wolf has a much larger brain than dogs, dogs are far more sophisticated, intelligent and flexible, so intelligence is not very well linked to brain size," Hare explained.

He said humans have characteristics from both the bonobo and chimpanzee, which is more aggressive and domineering.

"The chimpanzees are violent because they want power, they try to have control and power over others while bonobos are using violence to prevent one for dominating them," Hare continued.

"Humans are both chimps and bonobos in their nature and the question is how can we release more bonobo and less chimp.

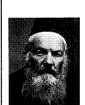
"I hope bonobos win... it will be better for everyone," he added.

## 1. Kohelles 7:10 and Rashi (1040-1105)

10. Do not say, "How was it that the former days were better than these?" For not out of wisdom have you asked concerning this,

יאַל־האטַל טָה הָיָה שָהַיְמִיםֹקרָאשׁוּנִים הָיִוּשוּבִים מֵאֵלֶּה כִּי לָא מֵחָכָטָה שָאַלְּהְּ עַלּ־זֶה: \* שוֹבְּה הָבְטָּה עִס־נְחַלָּה וְיֹמֵר לִראֵי הַשְּטָשׁ: יכּ כִּי בְּצֵּל

(י) אל האטר מה היח שחימים ונו' . מו החמה על העוכה שהיחה כלה על הלניקים הרלטנים קדור התדכר ודורו של יהושע ודורו על דוד: כי לא מהכמה שאלה . שהכל לפי זכוק הדורות :



2. Rav Elchanon Wasserman about Chafetz Chaim

(HeChafetz Chaim 1:18)

תלמידו הגדול ר' אלחנן וסרמן שאלו פעם: היות וידוע שר' חיים מוולח'ין, בהעריכו פעם את רבו הגאון מוילנה, העיר, שהאחרון יתכן והיה גדול כהרמב"ן, שחי שש מאות שנה לפניו, משום מה איפוא זקוקה היתה ההשגחה להועיד לדורו רות כה גדולה שלפי גדלותה שייכת היתה לדורות כה רבים לפנים, והלא כלל מסור בידינו לפי התלמוד: "דור דור ודורשיו, דור דור ושופטיו, דור דור וחכמיו", מסור בידינו לפי התלמוד:

השיב על זאת החפץ־חיים כך: — עובדה היא, כי מבחינה יהודית־רוחנית הדורות הולכים וגולשים במדרון ההר בקצב מהיר. כל מה שבכוחו של גדול הדור לפעול. הוא רק להאיט במקצת את קצב הגלישה. אך קורה שדור מסוים מחיש את מרוצת המדרון במידה שאין כחו של גדול הדור הרגיל מספיק עוד. לפיכך נאלצת המשגחה לשגר ענק רות מלפני דורות רבים. כדי שכוחותיו המרובים יספיקו לעצור בעד הדור מירידה נחסזת מדי. זו היתה משימתו של הגאון מוילנה ז...

הערכה זו שהשתמש בה החפץ־חיים כלפי הגאון מוילנה. מתאימה לו לעצמו אף הוא היה שלא בהתאם לדור, אלא השתייך לדורות רבים לפניון ואף דורנו הזדקק לכוחות ענק בלתי רגילים כדי לעצרו מירידה מהירה...

ברם אם מבחינה רוחנית הדור האחרון ירוד ושפל לעומת הדורות שלפנין. תופס החפץ חיים, בתור צדיק הדור, מקום נכבד בשורה הראשונה בין הצדיקים והגדולים של דורות רבים.

האדם הגדול האמיתי מרומם הוא למעלה מזמנו. הוא חי ופועל לא למען דורו הנוכחי בלבד, אלא גם למען העתיד הרחוק. דומה הוא לגנן שמפור את זרעוניו בחריצי האדמה, מקום שם הם טמונים עד שהם מכים שרשים עמוקים, צצים על פני האדמה, מהפשטים ומשתגשגים. רעיונותיו ושאיפותיו של אדב גדול נשארים תכופות נסתרים ובלתי מורגשים בשביל כני דורו: פעמים עובר זמן ארוך עד שהם משתרשים ומסתעפים ומסתגלים להניב את הפרי הנהדר, ארוך עד הא האנושיות למשך דורות.

## 3. Rashi (Rosh Hashana 25b)

For it is not wise of you to ask that question: For the [earlier] generations were better and more righteous than the later generations, therefore the former times were better than these. Indeed, it is not possible for the later generations to be like the earlier generations.<sup>5</sup>

יאלא שופט שהיה בימיך: אל תאמר מה היה שהימים הראשונים היו טובים מאלה . כי לא מחכמה שאלח על זה לפי שהדורות היו טובים ולדיקים מן אחרונים לפיכך היו הימים הראשונים טובים מאלה שאי אפשר שיהו אחרונים כראשונים:

#### 4. Shabbos 112b

After citing the superlatives by which Chizkiyah described R' Yochanan, the Gemara cites statements in which scholars of earlier generations are similarly described:

אָמֵר רְבִּי זִירָא אָמַר רְבָּא בֵּר וְימּוּנְא - R' Zeira said in the name of Rava bar Zimona: אָמֵר רְבִּי זִירָא אָמַר רְבָּא בֵּר וְימּוּנָא - If the early ones, i.e. the scholars of previous generations, were sons of angels, i.e. the scholars of previous generations, were sons of angels, ואָם רְאשׁוֹנִים בְּנֵי אָנְשִׁים - we are sons of men; אָנוּ בְּתַּוֹרִים - we are like donkeys. אָנוּ בְּתַּוֹרִים - וְשִׁלְּ רָבִּי פְּנִיְטָּא וְשָׁל רְבִּי פְּנְחָט בְּן - we are like donkeys. וְשִׁל רְבִּי פְּנְחָט בְּן - And not, mind you, like the donkey of R' Chanina ben Dosa or that of R' Pinchas ben Yair, בוורים - אָלָא בְּשְאָר חֲמוֹרִים - but rather like other donkeys.

#### 5. Eruvin 53a

R' Yochanan compares the earlier generations with the later generations:

טובָה צְּפּוֹרְנָן שֶׁל רְאשׁוּנִים :R' Yochanan said: טובָה צְפּוֹרְנָן שֶׁל רְאשׁוּנִים —The fingernall of the earlier [generations] was better than the entire abdomen of the later ones.[33]

R' Yochanan is challenged:

אָמֶר לִיהּ רִישׁ לְקִּישׁ – Reish Lakish said to him: אָדֶרְבָּּר – On the contrary, אַחָרוּנִים עַרְימֵי – the later ones are better because אַף עַל גַּב דְּאִיבָּא שַעְבּוּר מַלְבִיוֹת קָא עָסְקֵּי בְּתוֹרָה – even though they are subjected to the dominion of foreign kingdoms, nevertheless, they occupy themselves with the study of Torah. [34]

R' Yochanan replies:

אַכּור לִיה – [R' Yochanan] said to him: אָכָּור לִיה – The presence and absence of the Temple demonstrate that the earlier generations were superior, שְּחָרָה לָּאַחָרוֹנִים וְלֹא חָרָה לָאַחָרוֹנִים – for [the Temple] was restored to the earlier ones but it has not as yet been restored to the later ones. [35]

The Gemara records a similar discussion:

ראשונים אָלְעָזָר — They inquired of R' Elazar: ראשונים - Were the earlier ones greater or were the later ones greater? אָמָר לָּהָם – [R' Elazar] answered them: אָנִירָם בָּבִּירָה — Set your eyes upon the Temple! -

The Gemara records another version of R' Elazar's response: אַמָּר דּאָמָרָי – There are those who say that the answer was as follows: אַמֶּר לְּחָם – [R' Elazar] said to them: אַמֶּר לְחָם – Your witnesses are the Temple. The First Temple was rebuilt after a relatively brief exile of seventy years whereas we are still awaiting the rebuilding of the Second Temple. This bears witness that there was less culpability during the era of the First Temple.

The Gemara records an incident bearing upon the Second Temple's spiritual level:

#### 6. Yoma 9b

R' Yochanan also relates this about his teacher, R' Oshaya

אַמָר ד' יוֹחָנֶּן – R' Yochanan said, אַמָר ד' יוֹחָנֶּן – R' Oshaya B'Ribbi in his generation יוֹחָנָן – is like R' Meir was in his generation. אין בּדִינָ מָאִר בְּדוֹן – As was the case with R' Meir in his generation, קוֹן לְעמוֹד עֵל סוֹף – that his colleagues were unable to fathom the depths of them.

his reasoning, אף רבי אושעיא – so, too, with R' Oshaya, אף רבי אושעיא – his colleagues were unable to fathom the depths of his reasoning.

לְּכֶּן שֶׁל רְאשׁוּנִים כְּתְּחִוּ שְׁל אוּלָם . R' Yochanan said: אָמָר ר׳ יוֹחָנָן — The minds of the earlier [scholars] were as immense as the entrance to the hall of the Temple, יוֹחָבָּן עְּלַ אַחָרוֹנְים בְּמָחָר ישֶׁל הִיכָּל — and the minds of the later scholars were as immense as the entrance to the chamber of the Temple, יוֹנְים בְּחָחַל מְּרָבְּיה בְּחָחַל מְיִרְבִּיה בּמְלֹא נָכֶב מְחָט מִירְקִיה בּמְלֹא נָכֶב מְחָט מִירְקִיה like

the entire eye of a needle which is used to mend tears in clothing.<sup>[25]</sup>

The Gemara elaborates on each part of R' Yochanan's statement:

ראשונים ר׳ עַקיבָא – 'The earlier [scholars]' – this is a reference to R' Akiva.[25] אַחַרוּנִים רי אָלְעָוָר בָּן שְׁמוּע – 'The later [scholars]' - this is a reference to R' Elazar ben Shamua. אָיבָא דאָמְרַי ראשונים רי אַלעַור בּן שְמוּע – There are those who say that 'the earlier [scholars]' is a reference to R' Elazar ben Shamua אַדרונים רי אושענא בריבי – and 'the later [scholars]' is a reference to R' Oshaya B'Ribbi. אנו במלא נקב מחט סידקית – 'And as for us, our minds are like the entire eye of a needle used to mend tears in clothing.' אַמר אָבָה – Abaye said: אַמר אָבָה – And as for us, בי סִיכְהָא בְּגוּרָא לְנְמָרָא – like forcing a peg into a narrow hole in a wall; that's how hard it is for us to comprehend אמר - Rava said: what we are taught. ΚĢŊ אַנן – And as for us, לּסְבֶּרָא לְסְבָּרָא – like trying to poke a finger into a hard lump of wax; that's how hard it is for us to reason things out on our own.[27] אַמָּר רָב אָשִׁי - Rav Ashi said: אָנַךְ – And as for us, קבירָא לְשְרָחָה – like inserting a finger into a pit; that's how easy it is for us to forget what we learn.

# 7. Berachos 35b

The Gemara cites an observation made by R' Yehudah the son of Il'ai:

אַמר רָבָּה בַּר בַּר חָנָה אָמר רְבִּי יוֹחָנָן מְשׁוּם רְבִּי יְחִוּדָה בְּרְבִּי אִלְעֵאי – Rabbah bar bar Chanah said that R' Yochanan reported in the name of R' Yehudah the son of R' Il'ai: מא ורְאָה שָּלֹא – Come and see that the later generations are unlike the earlier generations, i.e. the level of piety has greatly declined. דּוֹרוֹת הָרְאשׁוֹנִים עֲשׁוּ תּוֹרְתֹּן קָבֶּע – The earlier generations made their Torah

study their main occupation and their work incidental, און זין די בון בינון ב

Another observation of R' Yehudah the son of R' Il'ai: אַמֵר רָבָה בּר בָּר חָנָה אָמֶר רֶבִּי יוֹחָנַן מְשׁוֹם רֹ׳ וְהוֹדָה בַּרְבִּי אַלְעָאִי – And Rabbah bar bar Chanah said that R' Yochanan reported in the name of R' Yehudah the son of R' Il'ai: בא וראה שלא רוֹנִים הורוֹת הַאַחָרוֹנִים – Come and see that the later generations are unlike the earlier generations. דרה יטרקקמון – הָראשונים הָוּוֹ מֶבְנִיסִין פֵּירוֹתִיהָן דְּרֶךְ טְרַקְּסְמוֹן – The earlier generations, in their eagerness to fulfill mitzvos, would bring their crops, into their houses via the normal route כרי פרי הקייבן במעשור – in order to subject [the crops] to the obligation of tithes.[24] הורות האחרונים מכניסין פירותיהן דרך נגות דרך דרה דרה קרביסות – The later generations, however, bring their crops into into their houses via the roofs, via the courtyards(28) and via the storage yards adjacent to their houses, rather than via the main entrance, ברו לפוטרן מן המעשר – in order to free [the crops] from the obligation of tithes.[25]

#### 8. Yevamos 39b

בּיְתְוֹ יְבִים לְּמָרָת יִבְּים We learned in a Mishnah there: הַּיִּלְת חַזְּיִלְּתְ חַבְּיִלְתְּ יְבִּים יִבְּיִלְתְ חַזְיִלְיְּבְּיִ חִיבְילִים יִבְּילִתְ חַזְילִיבְּי – THE MITZVAH OF YIBUM IS PREFERABLE TO THE MITZVAH OF CHALITZAH. חוָצָה מְיִנְין לְשֵׁם מְנִין לְשֵׁם מְנְיוִין לְשֵׁם מְנְוֹיִין לְשֵׁם מְנִין הַיִּבְיִם בּיִבוּם דער העבוינין לְשֵׁם מְנְוֹיִין לְשֵׁם מְנִוֹיִין לְשֵׁם מְנְוֹיִין לְשֵׁם מְנִוּיִין לְשִׁם מְנִין בּוּיִים בּוֹיִים לְּעִים מְנִייִם בּוֹים בּוֹים בּוֹים בּיוֹים בּוּים בּוֹים בּיוֹים בּיוֹים בּיוֹים בּיִים בּיוֹים בּיוֹים בּיוֹים בּיוֹים בּיִים בּיוֹים בּיוֹים בּיוֹים בּיִים בּיוֹים בּים בּיוֹים בּיוֹים בּיִים בּיוֹים בּיים בּיוֹים בּיים בּייִים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בּיים בְּיִים בְּיים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיּים ב

# 9. Mishna Edyos 1:5

ְלָשָׁה מֵזְפִירִין דִּבְּרֵי הַיְּחִיד בֵּין הַמְרֻבִּין, הוֹאִיל וְאֵין הַלְּכָה אֶלָא בְּדְבָרֵי הַמְּרֶבִּין? שָאָם יִרְאָה בִית דִּין אֶת דְּבְרֵי הַיְּחִיד וְיִסְמֹךְ עְּלִין? שָאָם יִרְאָה בִית דִּין אֶת דְּבְרֵי הַיָּחִיד וְיִסְמֹךְ עְּלִין? שָׁאָן בִּית דִּין חֲבֵרוֹ עֵד שֶׁיִּהְיֶה גָּדוֹל שָׁמְנֵּוּ בְּחַכְמָה וְּבְלֵּלֹא בְמַנְיָן. הָיָה גָּדוֹל מִמֶּנוּ בְּחָכְמָה וְּבָלְלֹא בְמָנְיָן. הָיָה גָּדוֹל מִמֶּנוּ בְּחָכְמָה וְּבְמִיְן, עֵד שֶׁיִּהְיֶה בְּמְנְיָן אֲכָל לֹא בְחַכְמָה – אֵינוֹ יָכוֹל לְכַשֵּל דְּבָרְיו, עֵד שֶׁיִּהְיֶה גַּדוֹל מִמֵּנוּ בִּחָכְמָה וּבְמִנְיָן.

And why do we mention an individual opinion along with the majority, though the halakhah follows the majority? That a Court may approve an individual view and rely on him; for a Court cannot gainsay a decision of its fellow Court unless it is greater in wisdom and number. If it was greater in wisdom but not in number, in number but not in wisdom — it cannot gainsay its decision, only if it exceeds it in wisdom and number.

### 10. Chulin 6b-7a

and forbade the consumption of its fruits and vegetables without tithing – אָהָה הְנְהוֹג בוּ הָיהַר will you now act permissibly in its regard and exempt its fruits and vegetables from tithing? דרש להן מקרא וח – He expounded for them this verse, in reply: וְכָּתָּת נְחַשׁ הַנְּחַשֶּׁת אֲשֶׁר־עָשָה משָׁה, - And he (Chizkiah, King of Judah) crumbled the copper serpent that Moses had made. 12 ער־הָּיָמִים הָהַמָּח הָיוּ בְנֵי־יִשְׁרָאֵל מְקַטְרִים לוֹ – for until those days the Children of Israel had burned incense to it; זיכרא־לו ינחשתןי – and he called it Nechushtan. [4] אמשר בא אָפָא וָלא ביערו - Rebbi said: Is it possible that Chizkiah's forefather Asa came to power and did not destroy it? בא והושַםט ולא ביערו – And is it possible that Asa's son Yehoshaphat came to power and did not destroy it? זהלא כל עבורה ורה שבעולם אסא ויחושפט ביערום – But Asa and Yehoshaphat destroyed all the idols in the world[15] Why did they leave the copper serpent intact?

ום אַלָּא הָניחוּ לוּ אֲבוֹתְיוּ לְהַתְּבָּר  $\kappa$  — Perforce, [Chizkiah's] forefathers left him a place in which to distinguish himself. בְּקוֹם הַנִּיחוּ לִּי אֲבוֹתִי לְהַתְּנֵּדִר בּוֹ — T too — בְּקוֹם הַנִּיחוּ לִי אֲבוֹתִי לְהַתְנֵּדֵר בּוֹ — my forefathers left me a place in which to distinguish myself. $^{(1)}$ 

In a short digression, the Gemara derives a lesson from Rebbi's acceptance of R' Yehoshua ben Zeiruz's testimony:

קבר הַלְּכֶּה הַכְּר הַלְּכְּה הַ הְּבֶּר הַלְּכְּה – From here we learn concerning a Torah scholar who stated a novel halachic matter in the name of his teacher, יחוי איון קוויחן אוח – that we do not make him retract it, but rather, we accept his testimony. (2)

Another version of this lesson:

אַקרי לָּה – And others say it as follows: If a Torah scholar stated a novel halachic matter in his teacher's name, אַין מְוְנְיתִין – we do not reject him and ignore his testimony, but we accept it.

#### 11. Gittin 5b

The Gemara identifies the Amora who requires a declaration in order to assure that the get was written for the sake of the woman: – תּסְתַּנִים דְרַבִּי וְהוֹשָׁע בָּן לֵנִי הוא דָאָמֵר לְפִי שָאַין בְּקִיאָין לְשְׁמָה Conclude that R' Yehoshua ben Levi is the one who said the declaration is needed because [people abroad] are not familiar with the requirement that the get be made for the sake of [the woman]. דר׳ שמעון בר אבא אַיִיתי גיטא לַבְמִיה דְרי יָהושְעַ בַּן לַוִי – For R' Shimon bar Abba brought a get from abroad before R' Yehoshua ben Levi in Eretz Ylsrael, אָמֶר לִיה – and he asked him: אריכנא למימר בפני נכתב ובפני נחתם או לא – Must I say, "It was written in my presence and signed in my presence," or not? אָמֶר לִיה – [R' Yehoshua ben Levi] said to him: לא אָרִיבָּתְ – You need not make any declaration; לא אַמְרוּ אָלָא בּדורות הראשונים שַאֵין בְּקוּאִין לשְׁמָה – [the Rabbis] stated this requirement only for the earlier generations, when [people] were not familiar with the requirement that a get be made for the sake of [the woman]; אָבָל בּדוֹרוֹת הָאחֲרוֹנִים דּבְקיאִין לִשְׁמָה אלא – but in these later generations, when even [people] living abroad are familiar with the requirement that the get be made for the sake of [the woman], a declaration is not needed.

## 12. Berachos 20a

The Gemara tells of an episode which also relates to the desecration and sanctification of God's Name:<sup>[8]</sup>

מאי שנא :- Rav Pappa said to Abaye אמר ליה רב פפא לאביי ראשונים דאתרחוש להו ניקא – What was different about earlier generations, for whom miracles occurred, ומאי שנא אַנן דָלָא מתרחיש לן ניטא – and what is different about us. for whom miracles do not occur? אי משום תנוני – If you suggest that it is because earlier generations surpassed us in Torah study, it is not truel בשני הוכה בולי תנוני בנויקין תוח – For in the time of Ray Yehudah all the study of the academies was concentrated in the tractate of Nezikin :[4] אַמָּתְנִינָן שִׁיהָא סְדְרֵיי - we, on the other hand, study all six Orders of the Mishnah. כי הוה מטי רב יהודה בעוקצין – Moreover, when in the course of his lectures Rav Yehudah would arrive at the subject matter of the Tractate Uktzin, [6] such as the following Mishnah: דאשה שַכּוּבָשָת יָרַק הקררה – if a woman is preserving a vegetable in a poty<sup>(7)</sup> אמרי לים – and others say that it was this Mishnah: וַאָמרי לַה שבבשן בטרפיהן טהורים – OLIVES THAT ONE PRESERVED TOGE-THER WITH THEIR LEAVES ARE TAHOR; (9) אָמָר – he would say: דרב ושמואל קא חויות דב ושמואל א חבוא – I see here issues so obscure as to equal all the penetrating discussions of Rav and Shmuel put together![10] - נאגן אַא מתניגן פעוקצין תּליסר מתיכתא Whereas we nowadays study the tractate of Uktzin in thirteen different versions; in thus we are superior to Rav Yehudah's אַרְיִאָרִין (בְּשִׁעִּרְ – Yet when there was a drought Rav Yehudah would merely remove one shoe as a sign of affliction אָתִי מְטָרָא – and rain would come immediately; בְּאַרִין בְּשָּׁעִין בְּשָׁעִרין בְּשָׁעִרין – בְּאַרִּין בְּשָּׁעִרין – בּאַרָּין בְּשָּׁעִרין – בּאַרָּין בְּשָּׁעִרין – בּאַרָּין בּאַעִרין בּאַרין בּאָרין בּאָרין בּאַרין בּאַרין בּאַרין בּאַרין בּאָרין בּאַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַריין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרן באַריין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַריין באַרין באַריין באַרין באַריין באַרין באַרין באַרין באַרין באַריין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַרין באַריין באַריין באַריין באַרין באַריין באַרין באַריין באַריין באַריין באַרייין באַריין באַריין באַריין באַרייין באַריין באַריין באַריין באַרייין באַריין ב

Abaye answers:

אָמִר לִּיִּח – Said [Abaye] to [Rav Pappa]: אָמֵר לִּיִּח שָּׁם – The earlier generations sacrificed themselves to sanctify God's Name and they were therefore deserving of having miracles performed for them; אָנן לא מַקרוּנָן – but we do not sacrifice ourselves to sanctify God's Name. [13]



13. Torah Umadda Dr. Norman Lamm

Moreover, in a conflict between earlier and later decisors, the Halakhah decides with the later authorities: halakhah kebatrai. This is given as one reason for the higher rank universally granted to the Babylonian over the Jerusalem (or Palestinian) Talmud: The former talmudists came later in time, obviously knew the latter, and found them wanting.<sup>37</sup>

Justice Menahem Alon, in his monumental work on Jewish law,38 makes the trenchant point that this legal maximhalakhah ke'batrai-establishing the halakhah in favor of the later authorities (a rule formulated in the posttalmudic Geonic period) seems to run counter to the general tendency to defer to the superiority of the earlier sages. Professor Yisrael Ta-Shma takes exception to Alon's broad use of the principle and prefers to see it in rather narrower terms: One legal rule among many, this one is meant to decide between conflicting decisions in the Talmud itself and is not intended to enhance the autonomy of later and therefore contemporary courts and judges. It is only the Ashkenazi authorities, beginning with the fifteenth-century scholar R. Joseph Kolon (MaHaRIK), and including such distinguished halakhists as R. Israel Isserlin, R. Jacob Pollak, R. Shalom Shachna, and R. Moses Isserles (RaMA), who applied the maxim to posttalmudic authorities "until the end of all generations." The Sephardi world did not go along with this extension of the Geonic innovation and its

extrapolation to posttalmudic times. 39 The authority of the aharonim, that is, the contemporary courts of each generation, derives not from halakhah ke'batrai but from the principle that "Jephtha in his generation was like Samuel in his generation." Granted the inferiority of aharonim to rishonim, the courts or decisors of each generation are empowered to decide the halakhah for its own time. According to Ta-Shma, the tradition of judicial and intellectual autonomy does indeed have a long and honorable history, one that is spelled out most explicitly by R. Isaiah the Elder of Trani. (The views of R. Isaiah are offered presently, but they are unrelated to halakhah ke'batrai.)

Whatever the outcome of the debate between Alon and Ta-Shma, this much is certain: Over the last 500 years Ashkenazi authorities did broaden the applicability of the Geonic legal maxim, deciding even in the posttalmudic era with the later over the earlier authorities (provided the former were aware of the latter). This does, indeed, represent a countercurrent, in the halakhic tradition itself, to the conventional assumption of the progressive devolution of the generations. Moreover, beyond the question of the exact interpretation of the significance of halakhah ke'batrai, there certainly existed a profound commitment, if not always articulated, to the authenticity of halakhic creativity and innovation. There is no more convincing proof than the most eminent of all Sephardi greats—Maimonides himself.

ולפי דעתי, כי הענין בשפע החכמה עם שפע הנבואה, נוחג ענין
אחד בשוה. כי שניהם נשפעים מאת השם יתברך באמצעות
השכלים הנבדלים על הנפש. וכמו שכאשר נשתתפו שני נביאים
גדול וקטן בנבואה, ימשך השפע לקטן יותר ממה שהוא ראוי בחוקו
מצד שהוא משתתף לגדול, כן כאשר נשתתפו הרב והתלמיד בחכמה,
ימשך השפע לתלמיד יותר ממה שראוי בחוקו, מצד שהוא נושתתף
לרבו ולמלמדו.

וזאת היא הסיבה החזקה אצלי להתמעט הנבואה והתכמה דור אחר דור, כמו שהוא ידוע ומפורסם, והעידו רבותינו ז"ל עליו שאמרו (עירובין נג א) לבן של ראשונים כפתחו של אולם, [ואמרו] (שבת קיב ב) אם הראשונים מלאכים אנו בני איש, ואמרו (עירובין שם) כאצבעתא בקירא לסגרא. והסיבה בזה אצלי, כי ממשה רבנו ע"ח עד עכשו, כל הנביאים והחכמים זה אחר זה כדמות עלול ועלולים. וכמו שהעלול והעלולים כל עוד שימשכו ויתרחקו מהעילה הראשונה תתמעט מעלתם, כן הענין בחכמים ובנביאים בשוה. כי משה רבינו ע"ה חיה עלול בחכמה ובנבואה מהעילה הראשונה, כמו שהעיד הכתוב ואמור (במדבר יב ח) פה אל פה אדבר בו וגו'. ומפני זה קיבל שני השפעים חהם בשלמותם. ויהושע קיבל השפעים החם באמצעות משה כמו שאמר חכתוב (שם כז יוז) וסמכת את ידך עליו, ואמר (שם כג) ויסמוך את ידיו. וכן הנביאים הנמשכים, [קיבלו חשפעים] באמצעות יהושע, כמו שאמרו רבותינו ז"ל (אבות פ"א מ"א) משה קיבל תורה מסיני וכו'. וזה שאמר הכתוב (דברים לד י) ולא קם נביא עוד בישראל כמשה וגו', הנה חשם יתברך לא ימנע טוב להולכים בתמים. אבל זה הענין מחוייב, כמו שתוא מתחייב שהמדרגה התחתונה מהמלאכים לא תחיה בעוצם השלמות כמו המדרגה הראשונה, כי כל הנמשכים אחר משה, נושפעים באמצעותו ובאמצעות הבאים אחריו, (עד) [על ידי] שבחשתתף הרב עם תתלמיד יתחוק שפע חתלמיד מצד השפע הנשפע לרב.

14. Derashos Ha'Ran (990-1062) (chpt 8) 15. R. Isaiah Di Trani (1180–1250) Italy

First, I wish to respond to your claim that it was improper for me to argue against the great Rabbi Isaac [b. Samuel of Dampierre (d. circa 1185)], Heaven forbid that I should do such a thing! It never entered my mind that I was arguing against him. I am but a single flea [I Samuel 24:15], i.e., an ignoramus—so Targum Jonathan renders the phrase—in comparison to his students, how much more so when I am compared to him! But it is my practice to dismiss all opinions that appear to me to be mistaken. Should Joshua the son of Nun endorse a mistaken position, I would reject it out of hand. I do not hesitate to express my opinion, regarding such matters in accordance with the modicum of intelligence allotted to me. I fulfill the verse: I will speak Your testimonies in the presence of kings, without being ashamed [Psalm 119:46]. Heaven is witness, however, that even when I felt that my opinion was more persuasive than the opinions of the authorities who preceded me, I was never arrogant, claiming: My wisdom has served me well [Kohelet 2:9]. Instead, I applied to myself the parable of the philosophers. For I heard the following from the philoso-

phers. The wisest of the philosophers was asked: "We admit that our predecessors were wiser than we. At the same time, we criticize their comments, often rejecting them and claiming that the truth rests with us. How is this possible?" The wise philosopher responded: "Who sees farther, a dwarf or a giant? Surely a giant, for his eyes are situated at a higher level than those of a dwarf. But if the dwarf is placed on the shoulders of the giant, who sees farther? Surely the dwarf, for now the eyes of the dwarf are situated at a higher level than those of the giant. So too, we are dwarfs astride the shoulders of giants. We master their wisdom and move beyond it. Due to their wisdom we grow wise and are able to say all that we say, but not because we are greater than they."

Furthermore, we wish to state that we have confined all our arguments against opinions expressed by the rabbis who preceded us, to those instances where they themselves disagreed, the one permitting, the other prohibiting. Now how shall we resolve such a dispute? Can mountains and hills be weighed on scales? Can we decide that one rabbi was greater than the other, and then discount the opinion of the lesser rabbi? We have no choice but to examine their opinions—all their words are the words of the living God—and then decide which one accords best with all the evidence and merits becoming authoritative. Such was the practice of the sages of the Mishna and Talmud. The later authorities never hesitated to discuss, render judgments concerning, and even reject, the opinions of the earlier authorities. The Amoraim, for example, did not hesitate to declare that the halakha was not in accordance with a particular Mishna. Wisdom is greater than the wise. None of the wise is free of error. Perfect wisdom rests only with the Lord.

16. R. Isaac De Leon 16th c. Italy

To those who would express amazement at my readiness to disagree with the earlier authorities, I cite the words of the wise physician, Rabbi Solomon Almoli Id. circa 1542], from his small treatise Me'assel le-Khol ha-Mahanot: "It is possible for the later authorities to know and comprehend more than the earlier authorities on two accounts. First, on account of specialization. It is possible for a later authority to specialize in one topic, focusing all of his effort and talent on its study, with the result that his comprehension of the topic will supersede that of the earlier authorities. Second, on account of the cumulative effect of knowledge. We later authorities, by expending a modicum of effort, comprehend more in less time than the earlier authorities. For in their day, the various branches of knowledge were still in their infancy, largely unknown, and required much effort of the part of the investigator in order to discover the basic principles of knowledge. We, however, are the beneficiaries of their research. All their discoveries and proofs are laid out before us like a set table. The light of their wisdom provides us with light and serves as our eyes, as explained in the citation from R. Isaiah di Trani in R. Zedekiah b. Abraham's [13th century] Shibbolei ha-Leget.14

שכתבתה אלי שלא אחלוק על הרכ הגדול רבינו יצחק וצ"ל. חלילה לי מעשות ואת ולא עלתה במחשבה כחולק עליו. ומה אני נחשב פרעוש אחד כתרגומוו) כנגד תלמידו אף כי ברבר אחרי תמלך, אך זאת אתי כל דבר שאינו נראה בעיני אי אמרה יהושע בן נון לא צייתנא ליהו), ואיני נמנע מלדכר עליו מה שייראה לי לפי מיעום שכלי ואני מטיים עלי מקרא זה ח) ואדברה בעדותיך נגד מלכים ולא אבוש, ועדי בשחק נאמן סלה (ו) שאף במקום שנראה לי שאני אומר יפה על כל אחד מדכרי רבותיי הראשונים ז"ל חלילה שיוהיהני לבי לומר אף חכמתי עמדה ליים אלא אני דן בעצמי משל תפילוסופים יא) שמפתי מתכמי השילוסושים שאלו לגדול שכחם ואמרו לו הלא אנחנו מודים שהראשונים חכמו והשכילו יותר ממני והלא אנחנו מודים שאנו מדברים עליהם וסותרים דבריתם בהרבה מקומות והאמת אתט היאך יכון הרבר הוה, השיכם אמר להם מי צופת למרחוק חננס או הענק הוי אומר חענק שפיניו עומרות במקום גבות יותר מן הננס. ואם חרכיב הננס על צוארי הענק מי צומה יותר למרחוק הוי אומר הננס שעיניו גבוחות עכשיו יותר מעיני הענק. כך אנחנו נגסים רוכבים על צוארי הענקים מפני שראינו חכמתם ואנו מעניקיי עליה ומכח חכמתם חכמנו לומר כל מה שאנו אומרים ולא שאנו גדולים מהם. ואם זה באנו לומר שלא נדבר על דברי רבותינו הראשונים אם כן במקום שאנו רואים שוה חולק על וה ווח אוסר ווה מתיר אנו על מי נסמוך הנוכל לשקול בפלם חרים וגבעות במאונים יב) ולומר שוח גדול מות שנבטל דברי זה מפני זה הא אין לנו אלא לחקור אחרי דבריהם שאילו ואילו דברי אלהים חיים הן יג) ולפלעל ולהעמיק מכח דבריהם לחיכן הרין נוטה שכך עשו חכמי המשנה והתלמור לא נמנעו מעולם האחרונים מלדבר הראשוגים ומלחכריע ביניהם ומלסתור דבריהם וכמה משניות סתרו האמוראים לומר שאין הלכה כמותם וגדולה החכמה מן החכם, ואין חכם שינקה מן השגיאות שאין החכמה תמימה כלתי לירי לבדו.

תחלת כל דבר אני משיב לארוני על מח

ואל יתמית פתמית עלי איך מלאני לכי לכא ולסתור דבר מרברי הראשונים והמה חכמים מהוכמים כי על וה אשיב ואומר מיש תחכם הרופא הר' שלמה אלמולי יצ"ין בסוף ספרו הקטן אשר X 77 מאסף לכל המהנות וו"ל אמשר שידעו האהרונים וישיגו כסגראשונים משתי בחינות, הבחינה האחת מטעם שכבר אפשר שאיש כת מהאהרונים לקת לעצמו לעיק בדרוש אחד מיוחד והשתדל והעמיק רשם כל שכלו ועיונו והשתדלותו באופן שתשיג בו יותר מדכרי הראשונים. והבחינה השנית שהנה אנחנו האתרונים עם המצט שהתמדנו בעיון השגנו הרכה יותר בומן מועם ממה שתשיגו הם בומן רכ ווה לפי שבימיחם חיו כל החכמות נעלמות ובלתי נשלמות וחיו צריכים להוציאם מדעתם בתשתדלות נמרץ אבל אנחנו מצאנו הכל כשלחן ערוך לפנינו, כל דבריהם וראיותיהם מסודרים ובאור הכמחם נראת אור וחיו לנו לעינים, כאשר חביא וה ה"ר צרקיה כר' אברהם בתחלת ספר שפולי הלכם שלו בשם ה"ר ישעית מפרני (רים מפו' פנ) שחבר אחד שאלהו איך יעלה על לב איש לחשיב ולחלוק על דברי תנאונים ז"ל אחר שהיה לבם כפתחו של אולם והמשיל הוא עליו 17. Sefer Ha'Bris R. Pinchas Hurvitz (1765–1821) בם אם לפעמים תמצא בספרי זה השנה על איזה הכם קרמון מרבני קאישאי אשר קפנו עבה מפתני אל תתמה על החפץ איך שפל אנשים יקום ועל שר שרים יעמוד ויצא זגלחם ויעש הבא אליו כרצוני ואין עומד לפניו . זאיך הובוב מפניע את האדי. כי כן דרך בן גנם הרוכב על צואר עליו כרצוני ואין עומד לפניו . זאיך הובוב מפניע את האדי. כי כן דרך בן גנם הרוכב על צואר ענק אשר לפרחק עיניו יביפו מה שלא תשונו עיני הענק עצמו אף אם כנובה ארוים נבהי. על כי חוא רם ונשא על גבי הענק מסעל לו וגבוה מעל גכוה ורם ושפל יראה ער מרחק לקצר קומה ונוכח מסרחק ירע. ואור הני הרקה יפה לבהיקה יותר מן רמאור הנדול והאפוקה. כי הראשון אדם בכל הכמה ומדע אשר יוציאם ואשר יביאם מן האין אל היש ומן חבת אל הפועל מורע אשר במא הפרב כו כשום למוי ערות אשר המא באיוה פרם כו כשום שניאת. והאחרון ימצא הרברים ערוכים לפניו מכלי יגיעה לכן אין מן התימה אם עליו יצריה שני הריע וימי מוליו או בא לעורו ויתי לו למושיע . ואני הנה בנתי לי מן הנגם קשנתי וואר בורבת מפעם המנכיהי לשבת. אדע כי עירום אנכי אדם ובהמה ואדע כי כרובים חמה כעלי לוע רמה אך תורה היא וללמוד אני צריך וכך היא ררכה של הורה שהאחרון שואל ומשים מפרק ומוע ומשינ לפעמים כרברי הקרמין ובורק עד מקים שידו מגעת להוציא האור שבה לאמחר וביר שימון לכו לשמים כם שבעה כיון שמין האנושי לא ימלם מן המעות עכ"ל, והנה כשמים על איזה מחבר מן הראשונים שבעה כיון שמין האנושי לא ימלם מן המעות עכ"ל, והנה כשמים ערי כי לכבורו כונתי לכן כל שאני ומאי באמירתו רשאי אני לתחשיך עליו ואחשך גם אנכי:

Even if at times you will find in this book the questioning of an ancient scholar of our elderly masters whose small finger is broader than my waist do not be astonished by this intention how the lowly of people should arise and against a prince of princes he should stand up and go out to battle and do what he desires and no one opposes him. And how can the fly attack the lion? For this is the way of the son of a dwarf who rides on the neck of a giant whose eyes can see to a distance which the giant himself cannot see though he be taller than the cedars. . . . For the first is a man in all wisdom and attributes that should be externalized from nothing to something and from the potential to the actual. And it is known that in that he is a man it is impossible by his nature that in all that he does he should not sin nor err. And the more recent one will find matters set before him without toil. It is therefore no wonder should he rise up and shout against him, turn from him or come to his assistance and save him. And behold I understand that I am smaller than a dwarf and the hand that writes is by the grace of the one who sits on high. . . . But it is Torah and I must study and this is the way of Torah that the last one asks and answers, challenges and makes claims against the ancient one . . . as long as he turns his heart towards heaven, as it is written in the responsa of the Havot Yair. "It is permissable to write of one of the early authors that he has erred for the human specie will not escape from errors."10

> 18. Cheshbon Ha'Nefesh R. Menachem Mendel Lefin (1749–1826)

כבר ירעת, שהעולם הזה נקרא השינוי והתמורה שאין כו מנוחה רגע, כמש"ח כל הדבריםיגעים וגו' (קהלת א' ח') וע"כ גם האדם מחמת שהוא מחובר לגוף בעוח"ו; נקרא גם כן הולך כל ימיו, לשוב או לדע ח"ו כנודע. מחובר לגוף בעוח"ו; נקרא גם כן הולך כל ימיו, לשוב או לדע ח"ו כנודע. והנה אם נכיח שגדול אחר מן הקדמונום ז"ל היה הולך מהלך השלימות שלו ות בעניני השגת גדולת הבורא יה' והן לענין ההליבה בדרכיו) בשעת אחת יותר ממה שאנו יכולים לרחש בשבעים שנה, או ד"מ שפסיעה אחת של אברחם אבינו ע"ח היתה בפלים משל חלמידיו שקבלו ממנו, ושל חלמידיו של אברחם אבינו ע"ח היתה בפלים שנה זה אחר זה כנכם ע"ג ענק, אונם שיוסיפו אלו במהלבם, אלפי אפים שנה זה אחר זה כנכם ע"ג ענק, אונם יוכלים לזוו אפילו במלא פסיעה אחת ממקום שהגיחם אותו האדם גדול בענקים ע"ה, לפוכך כשאנו מהבונכים בגודל מעלה דורות הקדמונים ז"ל, בגון דור האמוראים ע"ה, והואך לא הגיעו אלו לקרסולי אנשי כנה"ג, ואנשי כנה"ג, לדורו של שלמה המלך ע"ה, ורורו של שלמה המלך ע"ה, לדור מהכבר ובו" עד אדה"ר ושאילו היה התקע"ד דורות קודם אדת"ר עד שהי"

If we should assume that one of the mighty among the ancients could transverse his perfect way [both in reflecting upon the greatness of the creatur as well as following in his ways] in one hour, a greater distance than what we can pass in seventy years or, for example, that one step of Abraham our father of blessed memory was twice as great as that of his student and his students of their students, and their students of their students etc. it is clear according to this that even if they [the later ones | continue to go for thousands of thousands of years, one after the other as a dwarf on top of a giant, they cannot move a single step from the place where the man who is the mighty of all glants left them. Therefore when we look at the greatness of the stature of earlier generations . . . how one generation was of negligible size compared to the others, we can understand how all drowns in the large sea of the greatness and perfection of the uppermost, blessed be he and that the measure of the superiority of the great one over the smallest one is vanity, nought and negated in comparison with the end which is sought because of the great distance between its exaltation11 over those who are born to women like us. . . . And conversely if we were to begin from a great person of our generation and we were to look ahead to a thousand generations that will follow us, in comparison with them, we will be like giants in our eyes as well as theirs. Therefore there is no reason to be pained by and envious of the stature of the ancients of blessed memory. . . . . 12



19. Ma'amar Ha'Dor Rav Avraham Yitzchak Ha'Kohen Kook

כשהדור הוא שפל, כשמוסרו העצמי הוא נשחת, כשמושגי הצדק והיושר הטבעי אינם מפותחים בו כראוי, אין המחשכת פועלת עליו לא לטובה ולא לרעה, או פועלת סעולה חלושה. אבל כיון שהוא מתעלה, כיון שהוא מרגיש בסרבו אצילות ועדינות. נטיה חוקה להשכיל ולהשיב והכרה סנימית בהרבה נתיבות ודרכים של ארחות החיים, אע"ם שאינם גמורים ומשוכללים, מכל־ מקום חרי הוא כבר צמא למחשבה והגיון, ועם זה גם לרגש יושר שמן ורטוב, רענן וחי. אמנם במסיבות הקדומות. מצד התבונה. שהלמוד התורני. המוסרי והמעשי, היה מורגל להיות לבוש בה בימים שעברה – באותם הימים ככללו עוד לא היה כללות הדור מוכשר לדמות שהוא ראוי לשאימות גדולות. וכל תחלואיו המוסריים היו יכולים להתכנס רק כאיוו שפלות של תאוה מאיזה טוג שהיא. - ועכשיו הכלל נתרומם על חשבוגם של האישים הפרטיים. ברובי תקופות ההסטוריה האנושית. ברובי תקופות ההסטוריה אנחנו מוצאים הכסים נעלים גדולי רוח בדורות הראשונים, שאנו משתאים על גדלם ועו רוחם. אבל הכלל הוא היה נתון בשפל המצב, בין בדעת בין במוסר, אמת כי נעלה מכל המון היה המון עמנו מצד הקדושה האלהית החוספת עליה ניתי לנס. בדורות האחרונים התחילו הענסים להחמעם והכלל הילד ומתעלה, בעמנו נתמעטו הבורים, ולעומתם נתמעטו והוקטנו הגאונים והצדיקים. בתקופה הנמהרה של עכשיו הדבר בולם למאד. וזאת העליה של הכלל ההמוני הסבה ג"כ ירידה, שהדור שהוא מוצא את כל מה שהנא שומע זרואה מהורים ימורים קטן משרכו, או מוסרם אינו לוקח את לכבו ואינו משביר את צמאונו. גם אינו מטיל עליו שום אימה ופחד, שכבר התעלה בתכונתו מלחיות מעמיד איפי לחייו מפני בריחה מפחד איזה שהיה, בין מוחשי בין ציורי, בין חומרי בין רוחני. הצרות והתלאות הנוראות עשוהו לנוקשה ועו. עד שכל בלהות ופחדים לא יועועותו, הוא מוכשר רק להתרומם, ללכת באורח חיים ההולכת ימעלה למשכיל יי. אבל לא יוכל גם אם ירצה להיות כפוף ושחוח, נושא עול ונטל, אשר לא יוכל למצא בתוכו רושם של אור חיים, לדעה ורגש: הוא לא יוכל לשוב מיראה אבל מאד מוכשר הוא לשוב מאחבה שיראת הרוממות תתחבר צמה. בפועל עוד לא הוציא שום רבר למעשהו דורנו הנרעש. אבל בכח יש לו רב. דור כות היוצא להורג. בעו נפש בשביל מטרות שהן נשגבות לפי דעו. וחלס רשום ממנו רס מצד רגש היושר. הצדס והמדע שבסרבו, לא יוכל לחיות שפל, אפילו אם המטרות הן לנמרי מוטעות, אבל רוחו הוא נשגב.

ודור בעל רוח גדול חפץ ומוכרח לחפוץ. ככל מקום שהוא פונה. לשמע דברים גדולים. ועיקר הגדולה של הדברים, הוא שיהיו מסוימים ומבוררים, עם גדלם רחבם והקיםם. המטרות היותר פנימיות, שהשרשרת של כל החיים המוסריים. הדתיים והלאומיים, וכל התלוי בהם. אחוזה בהן, תהיינה מבוררות לפניו. עד כמה שהוא יכול לשער ועד כמח שכח ברורו יכול להגיע, ומה שלא יוכל להגיע דלברר, מכלימקום יחפוץ למצוא בהם רגש והלך נפש, למען ימצא חיים כלבבו