# Nosei B'ol Im Chaveiro: The Do's and Dont's of Being a Good Friend In a Time of Crisis



Rabbi Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue



#### I. Introduction

- a. Lots of people around us hurting, what can we do?
- b. How can we be a good friend?

#### II. Empathy

- a. Hagar lacked it
- b. Aharon had it
  - i. Rashi Moshe was crying in the basket
  - ii. Ba'al Ha'Turim Not, it was Aharon watching and crying
- c. Moshe
  - i. V'zos Ha'Beracha leaves this world. Why was he chosen to lead?
  - ii. Midrash He turned to see people suffering and felt their pain and that was his greatest attribute
- d. Hashem
  - i. Rashi imo anochi b'tzara, Hashem feels our pain
    - 1. Think of MIA Israeli Soldiers during hakafos

#### III. Nosei B'ol Im Chaveiro – Carry Burden with Another

- a. Pirkei Avos 6:5 One of 48 ways Torah is acquired
- b. Alter of Kelm Critical character trait. Our leaders were shepherds to develop it.
- c. R' Pinkis If you care about someone and you believe in Hashem, you would dayen for them.
- d. R' Bunim get involved in community building
- e. R' Twerski stories of those who deprived themselves of comfort to share in pain of others

### IV. Practical Applications

- a. Groopman friendship as medicine
- b. Empathy vs sympathy
- c. Ring theory of comfort
- d. Option B Sheryl Sandberg advice

#### 1. Bereishis 21:16

וַיִּשְׁבֶּם אַבְרָהֵם וּ בַּבֿקּר וַיָּקַח־לֶחֶם וְחַׁמַת מַׁיִם וַיִּתַּן אֶל־יָּגְר שֵׁם עַל־שָׁכְמֵה ואָת־הַיֵּלִד וַיִּשִּלְחָה וִתַּלְדְּ וַתִּׁתַע בְּמִדְבֵּר בְּאַר שֵׁבַע:

Early next morning Abraham took some bread and a skin of water, and gave them to Hagar. He placed them over her shoulder, together with the child, and sent her away. And she wandered about in the wilderness of Beer-sheba.

וַיִּכְלְוּ הַמֵּיִם מְן־הַחֲמֶת וַתַּשְׁלֵךְ אֶת־הַיֶּלֶד הַחָת אַחְד הַשִּׁיחְם:

When the water was gone from the skin, she left the child under one of the bushes.

וַתַּלֶדְּ וַתַּשֶׁב לָּה מִנָּגֶד הַרְחַלְּ כִּמְטַחֲנֵי לֻּשֶׁת כִּי אֲמְרָה אַל־אָרְאָה בְּמְוֹת הַיֵּלֶד וַתַּשֶׁב מִנָּגִד וַתִּשֵּׂא אָת־לִלָּה וַתַּבְדָּ:

and went and sat down at a distance, a bowshot away; for she thought, "Let me not look on as the child dies." And sitting thus afar, she burst into tears.

2. Shemos 2:5

וַתֶּרֶד בַּת־פַּרְעֹה לְרְחָץ עַל־הַיְאָר וְנְעֲרֹתֵיהָ הֹלְלָת עַל־יַד הַיְאָר וַתֶּרֶא אָת־הַתָּבָה בָּתוֹף הַפִּוּף וָתִּשְׁלַח אָת־אֲמְתָה וְתִּפְּחָהָ

The daughter of Pharaoh came down to bathe in the Nile, while her maidens walked along the Nile. She spied the basket among the reeds and sent her slave girl to fetch it.

וַתִּפְתַּחֹ וַתִּרְאָהוּ אֶת־הַיֶּּלֶד וְהִנָּה־נַעַר בֹּכֶה וַתַּחְמָּל עָלֶיו וַתְּאֹמֶר מִיַּלְדֵי הֵעִבְרֶים זַה:

3. Rashí

When she opened it, she saw that it was a child, a boy crying. She took pity on it and said, "This must be a Hebrew child."

(ו) והנה נער בכה. קולו בְנַעַר (שם):

4. Ba'al Ha'Turím

והנה נער בוכה זה אהרן שהניחתו אצל התיבה. נער בכה. בגי'. זה אהרן הכהו:

וּוֹּסֶת שָׁם מֹשֶׁה עֶבֶד־יְהוָה בְּאֶרֶץ מוֹאֶב עַל־פֵּי יְהוָה:

So Moses the servant of the LORD died there, in the land of Moab, at the command of the LORD.

וַיִּקְבּּר אֹתָוֹ בַגַּיְּ בְּאֶרֶץ מוֹאָב מְוּל בֵּית פְּעֵוֹר וְלְא־יָדָע אִישׁ אֶת־קְבָּרְתוֹ עַד הַיְּוֹם הַזָּה:

5. Devarim

He buried him in the valley in the land of Moab, near Beth-peor; and no one knows his burial place to this day.

וּמֹשֶׁה בֶּן־מַאָה וְעַשְׁרֵים שׁנֵה בָּמֹתוֹ לְא־כַהַתָּה עֵינוֹ וְלֹא־נַס לְחֹה:

Moses was a hundred and twenty years old when he died; his eyes were undimmed and his vigor unabated.

# וַיַּרָא אֶלָיו אֱלֹהִים מְתּוֹךְ הַפְּנֶה וַיּאמֶר מֹשֶׁה מֹשֶׁה מַשֶּׁה וַיִּאמֶר מֹשֶׁה מֹשֶׁה וַיַּאמֶר הַנָּנִי: וַיֹּאמֵר הָנָנִי:

6. Shemos

When the LORD saw that he had turned aside to look, God called to him out of the bush: "Moses! Moses!" He answered, "Here I am."

#### 7. Bamídbar Rabba 1:27

ויהי בימים ההם ויגדל משה - בן עשרים שנה היה משה באותה שעה, ויש אומרים בן ארבעים. ויגדל משה וכי אין הכל גדלים?! אלא לומר לך, שהיה גדל שלא כדרך כל העולם. ויצא אל אחיו שתי יציאות יצא אותו צדיק, וכתבן הקדוש ברוך הוא זו אחר זו. ויצא ביום השני, הרי שתים. וירא בסבלותם מהו ויראה? שהיה רואה בסבלותם ובוכה ואומר: חבל לי עליכם, מי יתן מותי עליכם, שאין לך מלאכה קשה ממלאכת הטיט, והיה נותן כתפיו ומסיע לכל אחד ואחד מהן. רבי אלעזר בנו של רבי יוסי הגליגי אומר: ראה משוי גדול על קטן, ומשוי קטן על גדול, ומשוי איש על אשה, ומשוי אשה על איש, ומשוי זקן על בחור, ומשוי בחור על זקן, והיה מניח דרגון שלו והולך ומישב להם סבלותיהם, ועושה כאלו מסיע לפרעה. אמר הקדוש ברוך הוא: אתה הנחת עסקיך והלכת לראות בצערן של ישראל, ונהגת בהן מנהג אחים, אני מניח את העליונים ואת התחתונים, ואדבר עמך. הדא הוא דכתיב (שמות ג, ד): וירא ה' כי סר לראות, ראה הקדוש ברוך הוא במשה, שסר מעסקיו לראות בסבלותם, לפיכך (שם שם, שם): ויקרא אליו אלהים מתוך הסנה:

And it came to pass in those days, when Moses was grown up (Exodus 2:11). Moses was 20 years old at the time, and some say 40 years old.

"When Moses was grown up" - and does not everyone grow up? Rather, this tells you that he grew up [in a manner] unlike the whole world.

"He went out unto his brethren." This righteous man went out twice, and the Holy One Blessed is He wrote them one after another. "And he went out the second day" (Exodus 2:13)--this is two.

"And [he] looked on their burdens." What is, "And [he] looked?" For he would look upon their burdens and cry and say, "Woe is me unto you, who will provide my death instead of yours, for there is not more difficult labor than the labor of the mortar." And he would give of his shoulders [i.e. use his shoulders to] assist each one of them. Rabbi Eliezer the son of Rabbi Yose the Galilean said: [If] he saw a large burden on a small person and a small burden on a large person, or a man's burden on a woman and a woman's burden on a man, or an elderly man's burden on a young man and a young man's burden on an elderly man, he would leave aside his rank and go and right their burdens, and act as though he were assisting Pharaoh. The Holy One Blessed is He said: You left aside your business and went to see the sorrow of Israel, and acted toward them as brothers act. I will leave aside the upper and the lower [i.e. ignore the distinction between Heaven and Earth] and talk to you. Such is it written, " And when the LORD saw that [Moses] turned aside to see" (Exodus 3:4). The Holy One Blessed is He saw Moses, who left aside his business to see their burdens. Therefore, "God called unto him out of the midst of the bush"

#### 8. Shemos

מתוך הסנה. וְלֹא אִילָן אָחַר, מִשׁוּם "עִמּוֹ אָנֹכִי בְצָרָה" (תהילים צא טו):

מתוך הסנה OUT OF THE MIDST OF A BUSH (a thornbush) — and not from any other tree, in accordance with the idea (Psalms 91:15) "I will be with him in trouble" (Midrash Tanchuma, Shemot 14).



Letter from ChiefRabbí Lau

10. Pírkei Avos 6:6

גְּדּוֹלֶה תוֹרָה יוֹתַר מִן הַכְּהָנָה וּמִן הַמִּלְכוּת, שֶׁהַמֵּלְכוּת נְקְנֵית בִּשְׁלֹשִׁים
מַעְלוֹת, וְהַכְּהָנָּה בְּעֲשְׂרִים וְאַרְבֵּע, וְהַתּוֹרָה נִקְנִית בְּאַרְבְּעִים וּשְׁמֹנָה דְבְרִים.
וְאֵלוֹ הָן, בְּתַלְמוּד, בִּשְׁמִיעֵּת הָאֹזֶן, בַּעֲרִיכָת שְׂפָתִים, בְּבִינַת הַלָּב, בְּשְׁכְלוּת הָלָב. בְּאַמִּים, בְּיַרְאָה, בְּשָׁמוֹשׁ חֲכְמִים, בְּדְקְדּוּק הָלָב. בְּאַמְוּה הָבְּלְפוּל הָתָּלְמִידִים, בְּיִשׁוּב, בַּמְּקְרָא, בַּמְשִׁנָה, בְּמְעוּט סְחוֹרָה,
הְבְּעִינוּט דְּרָדְּ אָרְץ, בְּמְעוּט תַּעֲנוּג, בְּמְעוּט שֵׁינְה, בְּמְעוּט שִׂיחָה, בְּמְעוּט שְׂחוֹק,
בְּאֶרֶךְ אַפִּים, בְּלָב טוֹב, בָּאֱמוּנַת חֲכָמִים, וּבְקַבְּלֵת הַיְּפוּרִין, הַמְּכִּיר אֶת
בְּקֶרְוֹ אַפִּים, בְּלָב טוֹב, בָּאֱמוּנַת חָכְמִים, וּבְקַבְּלִית הַיְפוּלִין, הַמְּכִיר אֶת
מְקוֹמוֹ, וְהַשְּׁמֵחַ בְּחָלְקוֹ, וְהְעוֹשֶׁה סְיָג לְדְבְרְיוֹ, וְאֵינוֹ מְחֲזִיק טוֹבָה לְעַצְּמוֹ,
אָהוּב, אוֹהֵב אֶת הַמְּלִמוֹ, וְהָעוֹשֶׁה סְיָג לְדְבְרִיוֹת, אוֹהֵב אֶת הַצְּדְקוֹת, אוֹהָב אֶת
הָמִילְוֹת, מֹתְרַחֵק מִן הַבְּבוֹד, וְלֹא מֵגִיס לְבּוֹ בְתַלְמוֹדוֹ, עַל
וְמֵים בְּהוֹרְאָה, נוֹשֵּׁא בְעֹל עִם חֲבָרוֹ, מַכְרִיעוֹ לְכַף זְכוּת, מַעְמִידוֹ עַל
וְצִינוֹ שְׁמַחַ בְּהוֹרְאָה, נוֹשֵּא בְעֹל עם חֲבָרוֹ, מַכְּרִיעוֹ לְכַף זְכוּת, מַעְמִידוֹ עַל

righteous, love of the upright, love of rebuke, distancing from honor, lack of מְאֶמֶת, וּמְעֵמִידוֹ עֵל י arrogance in learning, lack of joy in issuing legal decisions, lifting of a burden with one's friend, judging him with the benefit of the doubt, placing him with the truth, placing him with peace, deliberation in study, questioning and responding, hearing and adding, learning in order to teach and learning in expectation.

â אור רש"ו

אוייייין הנות הציורים נדבר שאינו בחוש, כמו העבר ומכש"כ העתיר, אינו בא

רק מחכמת המשכיל על דבר, אשר דרך חכמה לו לחקור על כל דבר לאשורו.

ולבא עד תכונמו, ולכן אמר בן זומא (תמיד לב) "איזהו חכם הרואה את הנולר"

פי' ציורי הצחיד נגד פניו כנולד.

טורפת רק אחרי שנרמה לה האדם כבהמה כדחו"ל, וזהו "אלו רשעים שבו שרומים

ולימוד רב התועליות הורונו בוה דרך אגב, כדרכם בקודש תמיד. לחיתו יער" פיי רחוקים מציורי זולתו כפי שהם, וע"כ אינם מרגישים בצער זולתו

R' Simcha Zissel Ziv בענין הנ״ל מאמר קצא שמות

1824-1898

11. Alter of Kelm

או"ל: אחר מהדברים שהתורה נקנית בהם הוא נושא בעול עם חברו. והנה כל

אחת מהמעלות שנמנו שם, הן כמו מטרה, למעלות רבות המסבבות המטרה, ומכולם יחר יוטבע בו בארם טבע חדש להיות בעל נפש היפה, וראוי להדבק דבק טוב עם חכמת המורה, ועי"כ נפשו צרורה בצרור החיים לנצח, ובלחי זאת אי אפשר לקנות התורה שהיא בתכליח הרוחניות, להדבק בנפש לא זכה אשר היא עדנה

באהבת חברים במעשה ובמחשבה. והנה דרך המעשה גלוי, אך דרך המחשבה איננה היוצא מהם לחקון מריניות חברת בני האדם, וכי זה קיום הפולם, וההיפוך הוא גלויה לרוע בני אדם, והיא תלויה בשני דברים: האחר, להחובונן ברוב החועליוח הירום העולם, ועל כן בשביל שנאת חגם נחרב הבית, כי בית המקדש היה קשר מגרשמח. הצולם, ומחזיקי הקשר הם עם סגולה, וכשחטאו בוה (בשנאת חנם) ניחק הקשר והנה לבא למעלה נושא בעול עם חברו אי אפשר, רק אחרי שהתרגל הרבה

וממילא לא נהרס הבית בעו"ה, הוא יח' יחזיר לנו במהרה.

מורכב, ולכן: "לחאוה יבקשַ בהכרח — נפרר" (משלי יח־א).

הגם, (כונתו לאהבת חברים) ומכש"כ בצחצחות הרוחניות למעלה ראש.

דברים ווה השני) יש לצורך החינוך של נושא בעול עם חברו, והורו לנו חויל בלשונם הנחמד מותב ומפו, אמז"ל בכ"מ פ"ג על הכ' "תשת חשך ויהי לילה" וה הצוה"ו שרומה ללילה" פי' כי פנימיות הצולם נצלם בצוה"ז, "בו תרמוש כל

והנה עור בחינה (כונתו למה שכי למעלה בענין מחשבה שהיא הלויה בבי

חיתו יער, אלו רשעים שבו שרומים לחיות שביער", והנה איזה השכלה ויריעה יוצא לנו בכינוי הרשעים "חיתו יער"? אלא שהורו לנו ידיעה רבה בחינוך האדם, והוא: כי בלתי אפשר לבא להרגיש בצער זולתו, ולישא בעול -- עם מוולחו שינשה לו, או לכה"פ שישא בעול עמו, כן ידרוש מעצמו לעשות עם

זולתו, ורק עי"ו יבא למדרגת "נושא בעול עם חברו", וידוע כי החיה אינה

זולתו, רק פ"י ציורים רבים שכאלה – שכל מה שקרה לזולתו ממיני הצער, או ממיני היסורים והמכאובים, שיהיו בהרגשתו כאילו קרה לו ח"ו, ומה שהיה דורש

רוחני, וואח היא השארת הנפש באמת, ע"כ יפה אנו מבינים דחו"ל "ואהבח" לרעך כמוך -- זה כלל גדול בחורה" כי האדם הרוחני, בעל נפש היפה, נפשו מתדבקת בתורה לאהבה ולשמרה במחשבה ובמעשה, כאשר ידבק באהבת החומר ותהיי זכה בלי הערובות עפרוריות החומר, ואו שבים חלקי הנפש לאחדות בידו. כי ברוחניות אין הפרש ופירוד, ולהיפוך, בחומר אין אחרות אמיתית, כי החומר ותנה אי אפשר לאהבת חברו כנפשו, רק אחרי אשר יסיר בדילי הגשם ממנה. והנה כבר הקדמנו כי התדבקות האדם בתורה הרוחניה, אי אפשר רק לאדם להכין צידה ומוון על זמן ארוך באין הפסק, וליהנות מזיו חכמת התורה ע"י ענין גדול רמזוהו רבותינו ז"ל ביומא, לחם אבירים אכל איש, לחם שמלאכי השרח אוכלים -- דברי ר"ע, אמר לו ר"י טעית, וכי מלאכי השרת אוכלים לחם, אלא השרת ואנשי המן גוונים מדבר אחד, ור' ישמעאל אומר שקיום המלאכים אינו מדבר המתגשם מהאור, רק בהאור העליון עצמו". בין לות ולוה המזון הרוחני תויו הפליון, כמו שאז"ל צדיקים יושבים ופטרותיהם בראשיהם ונהנין מזיו השכינה (ברכות יו) וביך לר"י וביך לר"ע הוא מזוך עוה"ב. והנה מי שהוא מאנשי החכמה להכיר ציורי העחיר. איך יתכן שלא יאוור בגבורה ללחום מלחמחו. הדברים שהתורה נקניה בהם, כי רק אז יבא להחדבקות החורה כנ"ל, ורק או כל מגמתם ודאגתם דאגת היום ולא דאגת מחר לקבל שכרם, והנה זה לשון הרמב"ן בפרשת המן בשלח טורו ד"ה "ערב וידעתם" וגו': ודע כי יש במן לחם שנבלע באברים, והענין הוה שאמר ר"ע, שקיום מלאכי השרח בזיו השכינה וכו' והמן הוא מתולדת האור הצליון שנתגשם ברצון בוראו יח', ונמצא שמלאכי הלוה, הוא בא מזיו השכינה, והביא מכילהא שהמן הוה יהיה מזון עוה"ב שהוא יבא למוון זיו השכינה. ואם ח"ו כו' (כונתו שלא ידאג לוה) מאין יכלכל אח נפשו הצגומה, ומלבד כל צונשים, היש צונש גדול מוה, שמי שלא הכין צצמו ליהנות מזיו השכינה בפרוודור, מי יכלכל רוב יגונו על הרעב הקשה, שיסבול ומטעם זה דברנו הערה אחת בפרשת המן, ואמרנו, כמה נואלו האנשים ששמים

אלפי רבבות שנים באין הפסק. נצחים, שלא יהיה ממזי רצב ולחומי רשף, לא יראג וישליך אחרי גיוו, אין זה וונה אותיות "רעב" ו"בער" אחת הם, היתכן, שעל יום אחד ידאג, ועל נצח

ופירש״י "נתן עיניו ולבו להיות מיצר עליהם», פי' הרגיל עצמו בציור כאילו קרה לו זאת, ולכן הלך לראוח, כידוע, כי כח הציור בא מהתקרבות החוש, כמו רגש חום האש וכדומה. וכל כך הרגיל עצמו בציורים, ער שהרגיש בצערם כמו שהוא בעצמו היה בצער הוה, וממילא נשא בעול עמהם יותר מצערו הוא, כי הם הרבים, ובפרט כלל ישראל, "ובכל צרתם וגו' צר". ומוה נסתעף שאמר "למה רק מחסרון הציור, ולכן החכם יבין כי חסר לו כח הציור וישתדל להשיגו. והנה מצינו במשה רבנו פ"ה בפרשה שמות "ויגדל משה וגו׳ וירא בסבלותם"

והנה הדבר הוה היה קשה מחטא מי מריבה, ולכן איתא במר"ר (שמות פר' ח)

אבין ממנו. שהוא דואג לטובת זולתו. בהפרזה. ולכן "ואביו שמר את הדבר" שראה שהוא מוכשר למלוכה. כענין שהראינו בתוספתא הל' "ומה מלך שעוסק כל ימיו בצרכי צבור", הרי כי בחינת מלך להיות עוסק בצרכי צבור", ולכן מי שהוא יותר נושא בעול ע"ח. מסוגל יותר למלך. ולכן נצטוינו על כבוד המלך, כי יש לו מעלה הרמה הזאת נושא בעול עם הצבור כנ"ל, ולכן נצטוינו "המורד במלכות חייב מיתה". כי ענין המלוכה היא בנויה על נושא בעול ע"ח בדרך נעלה ופלא. כי המלוכה תתן עין השגחתה על כל עול להציל עשוק מיד עשקו, כענין שנאמר "מלך במשפט יעמיד ארץ" (משלי כט-ד), ואין לך נושא בעול עם חברו יותר מזה.

וזהו הענין שרצו גדולי ישראל כמו דוד המלך ע"ה ושלמה המלך ע"ה להיות מלך", ולא הבנתי תמיד, אטו כבוד רדפו החסידים האלה? אמנם מאשר באמת ממלוכה יכול האדם לבא לכל כתר המעלות, כי ירגיל עצמו להעמיד במשפט ארץ, ועוד יותר, כי הרי בידו להרחיב חכמה ולהאדירה ע"י בתי ספר ותלמוד, וכל עניני תיקון העולם, הכל ביד מלוכה, זוהי כונת התוספתא "ומה מלך שעוסק בצרכי צבור" היינו כנ"ל, בכל תקוני העולם, ואין לך נושא בעול עם הרבים יותר מזה, וזהו כליל המעלות. ולכן חשקו דוד ושלמה בנו ביותר את המלוכה, למען לשאת בעול, עם כל העולם, והרי זה עיקר הליכה בדרכיו ית", להעמיד מצב העולם על מקומו. ולכן היושב בדין — נעשה שותף להקב"ה במעשה בראשית.

וזהו הטעם מה שעסקו אבותיגו במקנה לרעות צאן, כיעקב אבינו ע"ה, ודוד, גם משה רבינו ע"ה היה רועה, היינו שרצו להרגיל עצמם לשאת בעול אפילו עם בעלי־חיים וכש"כ עם אנשים בני גילם.

וזהו דאיתא במדרש על הכ' ומשה היה רועה, וז"ל: ה' צדיק יבחן, בדק לדוד בצאן ומצאו רועה יפה, היה מוציא הקטנים לרעות, כדי שירעו עשב הרך, ואח"כ מוציא הזקנים כדי שירעו עשב הבינונית, ואח"כ היה מוציא הבחורים שהיו אוכלים עשב הקשה, אמר הקב"ה מי שהוא יודע לרעות הצאן, איש לפי כחן, יבא וירעה בעמי, ואף משה לא בחנו הקב"ה אלא בצאן, אמרו רבותינו, כשהיה משה רבינו ע"ה רועה צאנו של יתרו, ברח ממנו גדי, ורץ אחריו עד שהגיע משה רבינו ע"ה רועה צאנו של יתרו, כיון שהגיע משה אצלו, אמר: אני לא לבריכה של מים, ועמד הגדי לשתות, כיון שהגיע משה אצלו, אמר: אני לא הייתי יודע שרץ היית מפני הצמא, עיף אתה, הרכיבו על כתיפו והיה מהלך, אמר הקב"ה: יש לך רחמים לנהוג צאן כך, חייך — אתה תרעה צאני ישראל, הוי "ומשה היה רועה".

אחי ורבותי, התבוננו נוראות במדרש הזה, ללמוד כמה למודים נשגבים ממאמר אחד של מדרש, ראו דברים קלים שבני אדם מזלולים בהם, וכמעט לליצנות יחשב זאת בעיני בני אדם, אבל אחרי שכיונו בזה להתחנך במדת נושא בעול ע"ח, זכו שני גדולים הללו למלוכה.

תקלה זאת בישראל בחייו, ולכן באה לזה תקלה זו, לכך חייבה אותו התורה לזה שישב בעיר מקלטו עד מות הכהן הגדול, ויצטער שלא יוכל לשוב לשבת לביתו כל זמן שכהן הגדול חי, ומתוך כך יתפלל הוא על מיתת כהן הגדול, ותתפלל הוא ימות שלא בזמנו עייי תפלתו של זה, ויתמנה אחר תחתיו שיתפלל, ולא יהא תקלה בישראל עכייל. משמע שמפרש שלא רק שיש חשש שהרוצח ותפלל על כהן הגדול שימות, אלא אדרבא, רוצה בזה התורה ומסבבת שיקרה כן, שיסתלק הכהן הגדול ויתמנה תחתיו אחר המרגיש בצער הדור ומתפלל בעבורם, ולא יהיו שוב תקלות בישראל.

נורא הדבר, ונוקב ויוורד עד התהום. וידוע דבריהם של בעלי העבודה עיים דברי הרמביים סוף הלי שמיטה ויובל, שבני תורה המה גם כן כשבט הליי והכהנים של כל הדורות. ועוד מפורש בחזייל, (בבא בתרא דף קטייז) דרש רי שנאי (משלי טייז) חמת מלך מלאכי מות ואיש חכם יכפרנה. הרי שדוקא על ואם כן כמו שזהו אחד התפקידים המוטלים על הכהנים, כן הוא במיוחד וביותר התלמיד המוטל על תופשי התורה, שבידיהם הופקד במיוחד הכח להתפלל על החולים ועל כל הנמצאים בצרה ובמצוקה, ואם חייו מועל בתפקידו מסבבת התורה שיתמנה אחד החתיו, חי ישמרינו. וכאשר שומעים על חולה, פעמים מפתק בבית הכנסת, פעמים ממודעה בעיתון "נא לבקש רחמים על ...", ואין איש שם על לב. או כשיש תפילת רבים באמירת תהילים כמה דקות אחר התפילה, אין לנו פנאי וכל אחד בורה לדרכו, מי יודע כמה נפשות יתבעו מידינו. ועוד שם בברכות, אמר רבא אם תלמיד הכם הוא צריך שיתלה עצמו עליו, היינו אם החולה הוא תלמיד הכם צריך שיעשה עצמו חולה עליו מרוב תפילות וצומות, כמו שאמר דוד המלך עייה, (תהלים לייה) ואני בחלותם לבושי שק עניתי בצום נפשי. ואם כן איך נפטור עצמינו לברוח מן המערכה ולהתעצל בחיוב שכל כך מוטל עלינו.



12.She'arím B'T'efillah R' Shímshon Dovíd Pincus (1944-2001) מענין תפילת הקריאה, שהיא באה מבהירות ההכרה שהקבייה עומד על
ידו לשמוע תפילותיו, נביא הענין הנשגב והחיוב המוסל על כל אחד להתפלל על
הזולת הנמצא בצרה. הנה מהדברים שנמצאים בסבע אצל כל אחד להתפלל על
מכאשר רואה זולתו בצרה ובידיו לעזור לז - יחוש לעזרתו במה שיוכל, ואין
רלקרוא לרופא שיוכל לעוזרו. וכן כאשר רואה אדם במצוקת פרנסה, הרי ברור
לכל אחד מאתנו שאם היה ברשותו די כסף לעוזרו - היה מעניק לו מתנה נדיבה
לחלצו ממיצר. או אם היה אחד מידידיו עשיר מופלג מחלק מתנות לכל נצרך
ברוחב לב ודאי שהיה מבקש עבור הבירו זה. וכן אם רואה שחסר הכמה
לסובבים אותו או יראת שמים, מי הוא זה שאם היה בידו לעזור שלא היה עישת

אבל הרי באמת הרי יש לנו לכל אחד ואחד מאתנו אותב ורע ידיד נפש אב מה שהוא צריך, ומה נפלאים ופשוטים דברי חזייל (מכות דף יייא), כל שאפשר לו לבקש רחמים על חבירו ואינו מבקש נקרא חוטא, שנאמר (שמואל אי יייב) גם אנכי חלילה לי מחטא להי מחדל להתפלל בעדכם. שאם אינו עושה כן, הרי התפילה, שהם יסודות גדולים בעיקרי התורה. או שיש כאן אכזריות בזה שיודע שבידו לעזור - ומעלים עין ואינו עוזר, וממנפייש חוטא יקרא. והנה כתיב גבי הורג נפש בשגנה, כי בעיר מקלטו ישב עד מות הכהן הגדול, ובחז"ל (מכות (דף י"א) אימותיהן של הכהנים הגדולים היו מספקות לגולי עיר המקלט מזון ובגדים, כדי שיתפללו על בניהם הכהנים שלא ימותו, שהיה להם לכהנים לבקש רחמים על דורם ולא בקשו, כי הא דההוא גברא דאכליה אריא ברחוק תלתא פרסי מיניה דרי יהושע בן לוי ולא אישתעי אליהו בהדיה תלתא יומי, (הלבוש)בלבוש האורה פירט עוד יותר, וחי"ל, לפי שלא התפלל שלא יארע

וגם זה מהדברים שהם ענין של הרגל, כאשר עובר ברחוב, ורואה יהודי היושב בכסא גלגלים, או מצב אחר של יהודי השרוי בצער, לשפוך מיד תפילה קצרה, ובחזייל משמע שדבר זה היה הרגל פשוט אצל היהודי של פעם, (שבת דף ס"יז) והתניא אילן שמשיר פירותיו סוקרו (צובע אותו) בסיקרא וכוי, אלא סוקרו בסיקרא מאי רפואה קעביד, כי היכי דליחזייה אינשי וליבעו עליה רחמי, בסיקרא מאי רפואה קעביד, כי היכי דליחזייה אינשי וליבעו עליה רחמי, כדתניא (ויקרא יג) וטמא טמא יקרא צריך להודיע צערו לרבים ורבים יבקשו עליו רחמים. אמר רבינא כמאן תלינן כובסי בדיקלא, כי האי תנא, עייש. ואם על אילן היה מנהג פשוט אצל ישראל הרואהו חולה לבקש רחמים, כ"ש כשרואה יהודי בצער. או למשל כשעובר ברחוב ורואה יהודים צעירים יושבי קרנות, אוי, כמה שחולים הם! כמה צער יש לבוראם, ויתפלל עליהם שישובו ויתרפאו, וצריך להתרגל בזה לקרוא אל ה' הקרוב לנו תמיד לשפוך תפילה קצרה.

וראיתי בתוסי רייה, מה שהיה אצלי חידוש גדול, בסוגיא הדנה בהבדל שבין היחיד והציבור, דגזר דינו של ציבור נקרע ונהפך לטובה משאייכ ביחיד. והקי בתוסי דף טייז דייה כמאן, למה רבי יהודה התפלל על החולים כיון דסייל דנגזר גזירה ברייח ויוייכ, ותיי וזייל, ועוד יייל וכוי, דדמיא לרבים דחוח מצלי בהדיה על כל החולים, עיין שם. היינו מי שמתפלל על חולה בתוך שאר חולי ישראל, הוי זה תפילת רבים. (אגב מענין לענין, עוד חידוש שם בתוסי וזייל, ואומר ריית דשלא יחלה ודאי לא מצלינן אלא לרי יוסי, אבל שיתרפא מצלינן אליבא דכוייע, דמתי יחלו נגזר, מתי יתרפאו לא נגזר).

13. Irving Bunim 1901-1980



#### [37] bears the yoke with his fellow

The authentic Torah scholar cannot be a "loner." If colleagues in his community are involved in the chores of Jewish life—regulating kashruth, finding support for a home for the aged, building a new mikvah, helping the local day-school—he cannot, in good faith, remain apart. At this vital "dance of life" he cannot say, "I will sit this one out." Whatever the demands on his time, to attend meetings, go to banquets, make visits, the scholar of Torah must be ready to "bear the yoke with his fellow."

It is a striking image that our text uses. If you see someone in trouble or pain, you may feel a pang of pity and realize you ought to help him. Then you feel sympathy; but you still stand outside the situation and regard the other objectively. When you "bear a yoke with your fellow," you see and feel everything he does; you share his burden, sense his pain and suffering, because you have made his plight your own. So you must help him. This is the profound human kinship that grows in the world of Torah. It is one of the basic reasons why the world of Torah has endured since its beginnings.

Our Sages taught (says the Talmud): At a time when the people Israel are immersed in suffering, if one of them separates himself, the two ministering angels who accompany a person come and place their hands on his head, and they say, "Let this one who drew away from the community not ever see the solace of the community." And again it was taught: At a time when the people Israel are immersed in suffering, let a man not say, "I will go home and eat and drink, and my soul will be at peace." . . . Rather let a person suffer with the community, for so do we find that Moses did . . . for it is stated, "Moses' hands grew weary; so they took a stone and put it under him, and he sat on it, and Aaron and Hur held up his hands." Now, did Moses have not one pillow or cushion to sit on? It was only because he said, "Since the Israelites are immersed in suffering, let me suffer with them." 246

## 14. Visions of the Fathers Rabbi Abraham Twerski, MD



## 15. The Anatomy of Hope Dr. Jerome Groopman



Barbara received another three courses of chemotherapy, but the tumor seemed to shrug off the drugs. The deposits grew in her liver and in her bones. She lost weight and spent most of the time in bed. After the last cycle of chemotherapy, I admitted her to the hospital with a high fever. Antibiotics stemmed an early bacterial infection.

As Barbara slowly recovered from the infection, I told myself I knew of no drugs, either standard or experimental, that stood a real chance of ameliorating her condition. The time had come for me to tell her.

I chose to visit in the early evening, when the hubbub of the hospital had settled down, so there would be less chance of distraction and interruption. Barbara greeted me warmly, as she always did. I moved a chair close to the bedside and grasped her hand. She returned the gesture, but it had little force. After we chatted for a short time about several articles in the day's newspaper, I began to break the bad news.

"Barbara, we've known each other for well over a year, and we've been honest with each other every step of the way."

Briefly, her lips trembled, and then she regained her composure. Her eyes told me she knew what I was about to say.

"I know of no medicines that I can give at this point to help you."

We sat in heavy silence.

Barbara shook her head. "No, Jerry," she said. "You do have something to give. You have the medicine of friendship."

נושא בעל עם חברו Sharing his fellow's yoke

R' Yerucham Levovitz devotes an entire essay to this trait (Daas Chochmah U'Mussar vol. 4, pp.29-32). He states that this trait is not a derivative of the mitzvah of loving one's fellow man, but rather extends it.

Furthermore, it is the very basis of Torah and mitzvos. It is fulfilled only when a person feels another's pain as if it were his own

R' Yerucham states that he was once asked whether he has any idea how many times he turns from side to side when asleep. He thought the question was absurd. The inquirer stated that he had just visited a sick person who had to maintain one position and could not turn from side to side. R' Yerucham says that he realized at that point that he had never properly fulfilled the mitzvah of bikur cholim (visiting the sick). It had not occurred to him to think of how limited a sick person may be in doing what everyone takes for granted, something as simple as turning from side to side. "How great is the suffering of the sick person who cannot do this! I had never given it any thought. I did indeed visit the sick, but I was remiss in not sharing their suffering.

R' Yerucham goes on to say that feeling the burden and suffering of another person underlies all of the mitzvos "between man and fellow man," and probably also those "between man and God."

The degree with which our great Torah personalities identified with others and felt their pain is mind-boggling. My great-grandfather, the Rabbi of Hornostipol, said, "When any of my people feel even a slight pain in their little finger, I feel that pain too." When the Gaon of Tshebin was told that his wife had died, he wept. He abruptly interrupted his crying and asked, "What about the other woman in her room? Was she adversely affected by the death of the person who shared her room?"

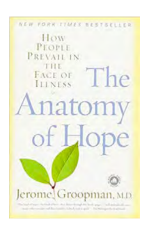
A tearful father brought his young son to R' Moshe Feinstein. Doctors had diagnosed his child as having bone cancer and said that amputation of his leg was the only hope for his survival, but they could not guarantee the results even then. R' Feinstein began to weep along with the father. He took the father's hand between his two hands and said, "The gates of tears in heaven are never closed. May our tears come before God, and may your child have a refuah shleimah (complete recovery).'

In his younger years, while still in Volozhin, R' Chaim Soloveitchik demonstrated his chesed. When a huge fire engulfed the city, he broke through the flames to save children who were in the houses. He then ran around town finding children who had fled from the flames and delivered them to their distraught parents.

Perhaps this was just a chesed. After all, stories of such heroism are not uncommon. What distinguishes R' Chaim is that later in Brisk, following the fire in 1895 which destroyed many homes, R' Chaim worked tirelessly for the restoration of the homes. During this time, he slept on the floor of the shul. His family's entreaties that he come to sleep were refused. "I will not sleep in my bed until every Jew in Brisk has a roof over his head."

There were times in Baranovich when there was not enough money to buy adequate food for the yeshivah kitchen. On those difficult days, R' Elchanan Wasserman took no food or drink. He could not eat when yeshivah students went without adequate food. Some wealthy relatives advised him to give up a yeshivah which was so difficult to finance, and they would support him. He declined, stating that he could not conceive of living in comfort when others were destitute.

Our chronicles are replete with stories such as these. This mishnah came to fulfillment in the lives of our great Torah personages, who acquired Torah by their extraordinary feelings for others.



# Brené Brown on Empathy vs. Sympathy

16. Dr. Brene Brown

Empathy never starts with the words, "At least..."

Posted Aug 12, 2014

When your loved one shares a painful experience, do you try to lighten the moment?

When your loved one says they are upset with you, have you found yourself justifying your words or actions, only to have your partner become more upset?

Despite your best intentions, you may be suffering from a lack of empathy. The following cartoon short from University of Houston researcher and *Daring Greatly (2012)* author Brené Brown's RSA talk in 2013 explains the difference:

Our brains are wired to run from pain—including emotional pain—whether it is ours or someone else's. Brown points out in this video that empathy rarely starts with the words, "At least..." and that oftentimes, the best response is, "I don't know what to say, but I am really glad you told me." Fixing your loved one's problem is not often what is needed, nor is it necessarily your job or even within your ability to do so. Sharing a listening, caring ear *is* something most people can do. When we feel heard, cared about, and understood, we also feel loved, accepted, and as if we belong.

In I Thought it Was Just Me (But It Isn't) (2008), Brown references nursing scholar Theresa Wiseman's four attributes of empathy:

- To be able to see the world as others see it—This requires putting your own "stuff" aside to see the situation through your loved one's eyes.
- To be nonjudgmental—Judgement of another person's situation discounts the experience and is an attempt to protect ourselves from the pain of the situation.
- To understand another person's feelings—We have to be in touch with our own feelings in order to understand someone else's. Again, this requires putting your own "stuff" aside to focus on your loved one.
- To communicate your understanding of that person's feelings—Rather than saying,
   "At least you..." or "It could be worse..." try, "I've been there, and that really hurts," or
   (to quote an example from Brown) "It sounds like you are in a hard place now. Tell
   me more about it."

Brown explains that empathy is a skill that strengthens with practice and encourages people to both give and receive it often. By receiving empathy, not only do we understand how good it feels to be heard and accepted, we also come to better understand the strength and courage it takes to be vulnerable and share that need for empathy in the first place.



# Los Angeles Times



#### How not to say the wrong thing

It works in all kinds of crises -- medical, legal, even existential. It's the 'Ring Theory' of kvetching. The first rule is comfort in, dump out.

April 07, 2013 | Susan Silk and Barry Goldman

When Susan had breast cancer, we heard a lot of lame remarks, but our favorite came from one of Susan's colleagues. She wanted, she needed, to visit Susan after the surgery, but Susan didn't feel like having visitors, and she said so. Her colleague's response? "This isn't just about you."

"It's not?" Susan wondered. "My breast cancer is not about me? It's about you?"

The same theme came up again when our friend Katie had a brain aneurysm. She was in intensive care for a long time and finally got out and into a step-down unit. She was no longer covered with tubes and lines and monitors, but she was still in rough shape. A friend came and saw her and then stepped into the hall with Katie's husband, Pat. "I wasn't prepared for this," she told him. "I don't know if I can handle it."

This woman loves Katie, and she said what she did because the sight of Katie in this condition moved her so deeply. But it was the wrong thing to say. And it was wrong in the same way Susan's colleague's remark was wrong.

Susan has since developed a simple technique to help people avoid this mistake. It works for all kinds of crises: medical, legal, financial, romantic, even existential. She calls it the Ring Theory.

Draw a circle. This is the center ring. In it, put the name of the person at the center of the current trauma. For Katie's aneurysm, that's Katie. Now draw a larger circle around the first one. In that ring put the name of the person next closest to the trauma. In the case of Katie's aneurysm, that was Katie's husband, Pat. Repeat the process as many times as you need to. In each larger ring put the next closest people. Parents and children before more distant relatives. Intimate friends in smaller rings, less intimate friends in larger ones. When you are done you have a Kvetching Order. One of Susan's patients found it useful to tape it to her refrigerator.

Here are the rules. The person in the center ring can say anything she wants to anyone, anywhere. She can kvetch and complain and whine and moan and curse the heavens and say, "Life is unfair" and "Why me?" That's the one payoff for being in the center ring.

Everyone else can say those things too, but only to people in larger rings.

When you are talking to a person in a ring smaller than yours, someone closer to the center of the crisis, the goal is to help. Listening is often more helpful than talking. But if you're going to open your mouth, ask yourself if what you are about to say is likely to provide comfort and support. If it isn't, don't say it. Don't, for example, give advice. People who are suffering from trauma don't need advice. They need comfort and support. So say, "I'm sorry" or "This must really be hard for you" or "Can I bring you a pot roast?" Don't say, "You should hear what happened to me" or "Here's what I would do if I were you." And don't say, "This is really bringing me down."

If you want to scream or cry or complain, if you want to tell someone how shocked you are or how icky you feel, or whine about how it reminds you of all the terrible things that have happened to you lately, that's fine. It's a perfectly normal response. Just do it to someone in a bigger ring.

Comfort IN, dump OUT.

There was nothing wrong with Katie's friend saying she was not prepared for how horrible Katie looked, or even that she didn't think she could handle it. The mistake was that she said those things to Pat. She dumped IN.

Complaining to someone in a smaller ring than yours doesn't do either of you any good. On the other hand, being supportive to her principal caregiver may be the best thing you can do for the patient.

Most of us know this. Almost nobody would complain to the patient about how rotten she looks. Almost no one would say that looking at her makes them think of the fragility of life and their own closeness to death. In other words, we know enough not to dump into the center ring. Ring Theory merely expands that intuition and makes it more concrete: Don't just avoid dumping into the center ring, avoid dumping into any ring smaller than your own.

Remember, you can say whatever you want if you just wait until you're talking to someone in a larger ring than yours.

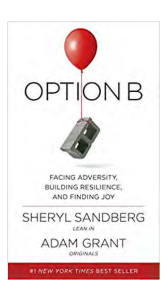
And don't worry. You'll get your turn in the center ring. You can count on that.

Susan Silk is a clinical psychologist. Barry Goldman is an arbitrator and mediator and the author of "The Science of Settlement: Ideas for Negotiators."

My message began by describing the void and how easy it was to get sucked in. I said that for the first time ever, I understood the power of the prayer "Let me not die while I am still alive." Grasping for a lifeline, I wrote about how I wanted to choose meaning over emptiness. I thanked my family and friends who had helped me through those incomprehensible first weeks. Then I did what proved so difficult to do with friends and colleagues face-to-face: I described how a casual greeting like "How are you?" hurt because it didn't acknowledge that anything out of the ordinary had happened. I pointed out that if people instead asked "How are you today?" it showed that they were aware that I was struggling to get through each day.

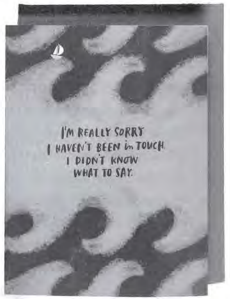
18. Option B Sheryl Sanberg





Cancer is another forbidden or "whisper" topic. I read about a writer named Emily McDowell who said the worst part of being diagnosed with lymphoma wasn't feeling sick from chemo or losing her hair. "It was the loneliness and isolation I felt when many of my close friends and family members disappeared because they didn't know what to say, or said the absolute wrong thing without realizing it." In response, Emily created "empathy cards." I love them all but these two are my favorites, making me want to laugh and cry simultaneously.





When I first read Emily's cards, I thought back to a friend with late-stage cancer telling me that for him the worst thing people could say was, "It's going to be okay." He said the terrified voice in his head would wonder, How do you know it is going to be okay? Don't you understand that I might die? I remembered the year before Dave died when a friend of mine was diagnosed with cancer. At the time, I thought the best way to offer comfort was to assure her, "You'll be okay. I just know it." Then I dropped the subject for weeks, thinking she would raise it again if she wanted to.

I meant well then, but I know better now. Recently, a work colleague was diagnosed with cancer and I handled it differently. I told her, "I know you don't know yet what will happen—and neither do I. But you won't go through this alone. I will be there with you every step of the way." By saying this, I acknowledged that she was in a stressful and scary situation. I then continued to check in with her regularly.

Sometimes, despite the best intentions, we still get it wrong. ABC News anchor Diane Sawyer had just returned to work after her husband Mike Nichols died. Diane was riding up an escalator when a colleague on the way down shouted out, "Sorry for your loss!" On the plus side, they were moving in opposite directions so she didn't have to respond.

"When you're faced with tragedy, you usually find that you're no longer surrounded by people—you're surrounded by platitudes. So what do we offer instead of 'everything happens for a reason'?" asks writer Tim Lawrence. He suggests that "the most powerful thing you can do is acknowledge. To literally say the words: I acknowledge your pain. I'm here with you."

Until we acknowledge it, the elephant is always there. By ignoring it, those who are grieving isolate themselves and those

Author Bruce Feiler believes the problem lies in the offer to "do anything." He writes that "while well meaning, this gesture unintentionally shifts the obligation to the aggrieved. Instead of offering 'anything,' just do something." Bruce points to friends who sent packing supplies to someone who was moving out after getting divorced and others who held a "fire shower," a variation on a bridal shower, for a friend who had lost her home. My colleague Dan Levy told me that when his son got sick and he was by his side at the hospital, a friend texted him, "What do you NOT want on a burger?" Dan appreciated the effort. "Instead of asking if I wanted food, he

made the choice for me but gave me the dignity of feeling in control." Another friend texted Dan that she was available for a hug if he needed one and would be in the hospital lobby for the next hour whether he came downstairs or not.

Specific acts help because instead of trying to fix the problem, they address the damage caused by the problem. "Some things in life cannot be fixed. They can only be carried," therapist Megan Devine observes. Even the small act of holding someone's hand can be helpful. Psychologists put teenage girls under stress by asking them to give a spontaneous public speech. When mothers and daughters who were close held hands, the physical contact took away some of the daughters' anxiety. The daughters sweated less and the physiological stress was transferred to the mothers.